
A R A L I K   2 0 2 0 -  S A Y I  4



- 0 1 -

Kuran-ı Kerim ve tecvid dersleri
Risale-i Nur dersleri
Lahika dersleri
Hakikat Belgeseli 

KİTAP AYRACI KİMDİR?

Kitap Ayracı, hayatı Risale-i Nur'larla değişmiş,
güzelleşmiş, Allah'ı Risalelerle daha iyi tanımış bir avuç
insanın, bu hakikatleri diğer insanlara da ulaştırma
çabasından ibarettir.

Hayatın gayesinin " Allah'ı tanımak ve ömrü Allah yolunda
harcamak" olduğunu anlamış, elindeki, gönlündeki
hakikatlerin şükrünü eda etmeye çalışan bir avuç insandır.

Kitap Ayracı yıllar önce Adana'da kurulmuş bir hanım
medresesidir. En başta bir mekanı olmayan ümitleri olan
medresemizin şu an elhamdülillah bir mekanı mevcuttur. 

Kitap Ayracı'nda 

gibi dersler yapılmaktadır.

 Coronavirüs sebebiyle derslerimiz Whatsapp üzerinden
devam etmektedir. Whatsapp grubuna katılmak veya bilgi
almak için İnstagram'da @Kitapayraciadana sayfamıza
yazabilirsiniz

K İ T A P  A Y R A C I



İslam
esasları
nelerdir

Say f a  3

Kelime-i
Şehadet
Say f a  4

Namaz
Say f a  5

Oruç
Say f a  7

Zekat
Say f a  9

Hac
Say f a  1 1

Müminlerin
Annesi
Hz Aişe

Say f a  1 5

Müslüman
yılbaşı 

kutlar mı?
Say f a  1 3

Amentü
duası

Say f a  1 4



-“Bana kıyametten haber verir misiniz?”

dediğinde, Hz. Peygamber (a.s.m): “Bunun,

kendisine soru sorulan, soruyu sorandan daha
iyi bilmez.” dedi…

Soru soran kişi kalkıp gittikten sonra, onun Hz.

Cebrail (as) olduğunu, Müslümanlara dinlerini
öğretmek için böyle yaptığını söyledi.“(bk.

Müslim,  İman, 1).
Bu hadis Ehl-i sünnet ve cemaat için rehber
olmuş, temel olarak imanın altı, İslam’ın ise
beş şartı olduğu kabul görmüştür.

Bu beş şart Peygamberimiz (asv)'in hadisinde
zikredilmiştir. Resulullah (asv) şöyle buyurur:
"İslâm, beş şey üzer�ne kurulmuştur:
Allah'tan başka �lâh olmadığına,
Muhammed'�n Allah'ın kulu ve elç�s�
olduğuna şehâdet etmek;
namaz kılmak; zekât vermek, Kâ'be'y�
haccetmek ve Ramazan orucunu tutmak."
(Buhârî, İmân, 1, 2; Müslîm, İmân, 19, 22; Tirmizi,
İmân, 3; Nesâî, İmân, 13).

Hadiste zikredilen bu beş esas İslamın
rükünlerindendir; bunlar çadırın direkleri
hükmündedir. Diğer hükümler bunlar üzerine
bina edilmişlerdir. İslamiyetin bir çok farzı
vardır. Ancak hadiste bildirilenler İslamiyetin
temel şartlarından sayılmıştır.

Meşhur Cibril hadisinde iman ve İslam esasları
açıkça ifade edilmiştir. 
Hz. Ömer (ra) anlatıyor: Biz Allah’ın Resulü (asv) ile
birlikte oturuyorduk. Derken, üzerinde bembeyaz
elbiseleri bulunan, simsiyah saçları olan bir kimse
çıkageldi. Fakat üzerinde yolculuk izleri hiç yoktu,

bununla beraber bizden hiç kimse onu
tanımıyordu. Nihayet gelip Hz. Peygamber
(a.s.m)’in yanına oturdu, dizini dizine dayandırdı,
ellerini de kendi dizlerine koydu ve
- “Ya Muhammed! Bana İslam’dan haber verir
misin?” dedi. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber(a.s.m):

-"İslam: Allah’tan başka �lah olmadığına,
Muhammed’�n Allah’ın Resulü olduğuna �man
etmen, dosdoğru namaz kılman, zekât vermen,
oruç tutman, gücün yett�ğ�nde hacca
g�tmend�r.” diye cevap verdi. 
Soru soran:- “Doğru söyledin.” dedi. Durumu bizi
şaşırttı, hem soru soruyor hem de verilen cevabın
doğruluğunu tasdik ediyor. 
Sonra:- “Bana imandan bahseder misiniz?” dedi.
 

Hz. Peygamber (a.s.m):

- “İman; Allah’a, melekler�ne, k�taplarına,
elç�ler�ne, kıyamet gününe, kadere: hayrına ve
şerr�ne �man etmend�r.” diye buyurdu. 

Soru soran: - “Doğru söyledin.” dedi. Bu kez: -“Bana
ihsandan söz eder misiniz?” dedi. 
Hz. Peygamber (a.s.m):- “İhsan; Allah’ı görür g�b�
ona kulluk etmend�r. Çünkü her ne kadar sen
onu görmüyorsan da, o sen� muhakkak görür.”
diye cevap verdi. Sonra;

KİTAP AYRACI

- 0 3 -



Kelime-i Şehadet-i söyleyen kişi müslüman ve
İslam toplumunun bir üyesi olur. Artık İslâm
hukukunun müslümanlara tanıdığı tüm haklara
sahiptir. Eğer müslümanlarla savaş halindeki bir
toplumun üyesi (harbi) ise dokunulmazlık kazanır.
Öldürülemez, esir edilemez, mal varlığına el
konulamaz. Hiç kimse Kelime-i şehadet'i
söylemeye zorlanamaz; zorlanan kişinin şehadeti
geçerli sayılmaz. Buna karşılık kendiliğinden
şehadet getiren kişiden girdiğini ilan ettiği
İslâm'ın tüm kural ve gereklerini öğrenmesi, yerine
getirmesi beklenir. Kelime-i tevhidle aynı niteliği
taşıyan kelime-i şehadet, İslâmiyet’in Allah’ın
birliği ve Hz. Muhammed (asm)’in nübüvvetinden
ibaret bulunan iki temel ilkesini içerdiğinden bazı
kaynaklarda “kelimeteyi’t-tevhîd” ve “kelimeteyi’ş-
şehâde” biçiminde tesniye sıgasıyla anılmıştır.
(Meselâ bk. İhya, I, 117)Bu iki ilke bir arada
Kur'an’da bulunmamakla birlikte birinci ilke otuz
yedi ayette yer almaktadır. Bunların üçü “lâ ilâhe
illallah”, otuzu “lâ ilâhe illâ hû”, üçü “lâ ilâhe illâ
ene”, biri de “lâ ilâhe illâ ente” şeklindedir. (M. F.

Abdülbâkī, el-Mucem, “İlâh” md.)İkinci tabir olan
Muhammedün resûlullah ise bir ayette kelime-i
tevhiddeki biçimiyle (Feth 48/29), iki ayette de
unsurlarını Muhammed ile resul kelimelerinin
oluşturduğu farklı cümlelerle tekrarlanmıştır. (Âl-i
İmrân 3/144; Ahzâb 33/40)Bir ayette de
kendisinden sonra bir peygamberin geleceğini
müjdeleyen Hz. Îsâ’nın ifadesinde Resûl-i Ekrem’in
Ahmed ismine resul vasfı nisbet edilmiştir. (Saf,
61/6)Kur'an’da ilim sahiplerinin Allah’tan başka
ilah olmadığına şahitlik  yaptığı belirtilir. (Âl-i
İmrân, 3/18) 

Hz. Peygamber (asm) bir hadisinde imanı, daha
sonra “âmentü” şeklinde ifade edilen altı esas
çerçevesinde tanımladıktan başka İslâm’ın ilk
ilkesini de kelime-i şehadete esas teşkil edecek bir
cümle ile anlatmıştır. (Müslim, Îmân”, 2; Ebû
Dâvûd, Sünnet, 16) Resûlullah’ın iman için
“inanmak”, İslâm için “şehadet etmek”

kavramlarını kullanmasından imanın, dolayısıyla
kelime-i tevhidin zihnî ve kalbî bir amel, kelime-i
şehadetin ise dil ve ikrar yoluyla icra edilen bir fiil
olduğu sonucunu çıkarmak mümkündür.

İslâm'a girişin temel şartı olan cümle. Bu Arapça
cümle, "Eşhedü en la ilahe illallah ve eşhedü enne
Muhammeden abduhü ve rasûluh"tur. Şehadet
cümlesi tevhidi ve Hz. Muhammed (s.a.s)'in
peygamberliğini ifade eden iki bölümden oluşur.
Birinci bolümde Allah'tan başka ilah olmadığına,

ikinci bölümde de Hz. Muhammed (s.a.s)'in Allah'ın
kulu ve rasulü olduğuna tanıklık edilir. Bu tanıklık
kesinlik kazanan bir bilgi ve inancın dille açıklanması
anlamındadır.

İslâm, Allah'ın birlenmesi (tevhid) ile Rasul'ün
Allah'tan getirdiklerinden oluşur. Diğer tüm inanç
esasları, insan ve toplum hayatını düzenleyecek emir
ve yasaklar, Allah'a ve Peygamber'inin O'ndan
getirdiklerine inanmanın içindedir. Bu nedenle
Kelime-i Şehadet İslâm'ın en özlü bir ifadesidir ve bu
cümlenin söylenmesi tüm İslâm'ın topluca (mücmel
olarak) kabulü anlamına gelir. Kişinin Allah'tan başka
ilah bulunmadığını söylemesi, Kur'an'ın tanımladığı
tüm isim ve sıfatları ile Allah'ın varlığına iman ettiği;
Hz. Muhammed (s.a.s)'in Allah'ın kulu ve elçisi
olduğunu söylemesi de onun Allah'tan getirdiği tüm
emir ve yasaklara, tüm haberlere inandığı, bunlara
itaatla yükümlü olduğunu kabul ettiği anlamına gelir.
Aynı cümle içinde Hz. Muhammed (s.a.s)'in Allah'ın
"kulu" olarak tanımlanması da Rasul'ün sözgelimi
Hristiyanların yaptıkları gibi yüceltilmemesi,
tanrılaştırılmaması gereğini ve bununla ilgili
yükümlülüğü belirtir.

KİTAP AYRACI

- 0 4 -



Bir zaman bir büyük hâkim, iki hizmetkârını, -

herbirisine yirmidört altun verip- iki ay uzaklıkta
has ve güzel bir çiftliğine ikamet etmek için
gönderiyor. Ve onlara emreder ki: "Şu para ile yol
ve bilet masrafı yapınız. Hem oradaki
meskeninize lâzım bazı şeyleri mübayaa ediniz.

Bir günlük mesafede bir istasyon vardır. Hem
araba, hem gemi, hem şimendifer, hem tayyare
bulunur. Sermayeye göre binilir."  
İki hizmetkâr, ders aldıktan sonra giderler. Birisi
bahtiyar idi ki, istasyona kadar bir parça para
masraf eder. Fakat o masraf içinde efendisinin
hoşuna gidecek öyle güzel bir ticaret elde eder ki;
sermayesi birden bine çıkar. Öteki hizmetkâr
bedbaht, serseri olduğundan; istasyona kadar
yirmiüç altununu sarfeder. Kumara-mumara
verip zayi' eder, bir tek altunu kalır. Arkadaşı ona
der: "Yahu, şu liranı bir bilete ver. Tâ, bu uzun
yolda yayan ve aç kalmayasın. Hem bizim
efendimiz kerimdir; belki merhamet eder, ettiğin
kusuru afveder. Seni de tayyareye bindirirler. Bir
günde mahall-i ikametimize gideriz. Yoksa iki
aylık bir çölde aç, yayan, yalnız gitmeye mecbur
olursun." Acaba şu adam inad edip, o tek lirasını
bir define anahtarı hükmünde olan bir bilete
vermeyip, muvakkat bir lezzet için sefahete
sarfetse; gayet akılsız, zararlı, bedbaht olduğunu,

en akılsız adam dahi anlamaz mı?  

İşte ey namazsız adam ve ey namazdan
hoşlanmayan nefsim! 

O hâk�m ise, Rabbimiz, Hâlıkımızdır. 
O �k� h�zmetkâr yolcu ise: Biri mütedeyyin,

namazını şevkle kılar; diğeri gafil, namazsız
insanlardır. 
O y�rm� dört altın ise, yirmi dört saat her gündeki
ömürdür.
O has ç�ftl�k ise Cennettir. 
O �stasyon ise kabirdir. 
O seyahat ise kabre, haşre, ebede gidecek beşer
yolculuğudur. 
Amele göre, takva kuvvetine göre, o uzun yolu
mütefavit derecede kat'ederler. Bir kısım ehl-i
takva, berk gibi bin senelik yolu, bir günde keser.
Bir kısmı da, hayal gibi ellibin senelik bir mesafeyi
bir günde kat'eder.

Namaz farsça bir kelimedir. Farsçada ta'zim (Hürmet.
Riayet. İkramda bulunmak. Bir zât hakkında büyük
sayıldığına delâlet edecek surette güzel muâmelede
ve hürmet ifade eden tavırda bulunmak.) Salât
kelimesinin karşılığı olarak Türkçeye çevrilmiştir.
Kelime Kur'anda da salât kelimesi ile ifade
edilmektedir. Namaz şehadetten sonra İslam'ın ilk
şartıdır. Bakara Suresi, 43. âyetde: Namazı dosdoğru
kılın, zekatı verin ve rüku edenlerle birlikte siz de rüku
edin.  Ankebût Sûresi 45. âyetde: "(Ey Muhammed!)

Kitaptan sana vahyolunanı oku, namazı da dosdoğru
kıl. Çünkü namaz, insanı hayasızlıktan ve kötülükten
alıkor. Allah'ı anmak (olan namaz) elbette en büyük
ibadettir. Allah yaptıklarınızı biliyor."buyuruyor
Rabbimiz. 

Bazı Hadis-i şeriflerde: Namaz dinin direğidir
Muhakkak ki, kişi ile şirk ve küfür arasında namazın
terki vardır. ”Namaz kılmayanın dini sağlam değildir.
Dinde namazın yeri, vücutta başın yeri gibidir."
(Taberânî, el-Mu’cemu’s-Sağîr, hadis no: 107)

Buyuruluyor. 
Üstad Bediüzzaman hazretleri; Namazda ruhun,

kalbin, aklın büyük bir rahatı vardır. Hem, cisme de o
kadar ağır bir iş değildir.” (Sözler)Yine üstad, sözler
kitabından dördüncü sözünde namazın hikmet ve
önemini çok güzel açıklıyor. Namaz, ne kadar
kıymetdar ve mühim, hem ne kadar ucuz ve az bir
masraf ile kazanılır, hem namazsız adam ne kadar
divane ve zararlı olduğunu, iki kerre iki dört eder
derecesinde kat'î anlamak istersen; şu temsilî
hikâyeciğe bak, gör:

KİTAP AYRACI

- 0 5 -



Mesela elbise giymek mübah bir iştir. Elbise
giymekten dolayı sevap kazanılmaz. Fakat bir
kimse elbiseyi giyerken setr-i avrete niyet ederse
ve bu kişi namazını da kılıyorsa elbisesini giymek
onun için bir ibadettir. Çünkü o, elbiseyi avret
mahallini örtmek ve bu sayede Allah’ın “Avret
yerlerinizi örtün!” emrine itaat etmek kastıyla
giymiştir.
Yine yemek yemek mübah bir iştir. Ancak kişi,
yemeği ibadette kuvvetlenmek niyetiyle yese,

yemek yemek bu kişi için bir ibadet hükmünü
alır. Halis bir niyet ve namaz, mübah bir işi
ibadete çevirmiş olur.
Bu hükümlerin sebebi fıkıhtaki şu kaidedir:
Vesilenin hükmü, maksada göre şekillenir . Eğer
maksat ibadet ise vesile de ibadettir, maksat
mübah ise vesile de mübahtır ve maksat haram
ise vesile de haramdır.

NAMAZIN BAZI FAYDALARI
Namaz dinin direğidir.
İnsanın kalbini aydınlatır.
Allah'a şükretmeyi içerisinde barındırır.
Namaza ayrılan vakit sonsuz dünyada cennetin
kapısını aralar.
Ruha kuvvet verir. Kalbin nurudur.
İmanın şartıdır.
Namaz günlük hayatınızı düzene sokar.
Namaz temizliktir. Arınmadır.
Namaz kılan insanın hem bedeni hem ruhu
temizlenir.
İnsanın moralini artırır.
Namaz vücudun her eklemini hareket ettirir.
sağlık açısından da faydaları büyüktür.
Namaz kılarak tüm vücudumuza kanın
ulaşmasını sağlarız.

Kalp, beyin ve vücut sağlığı için yararlıdır.
İnsanı kötülüklerden korur.

Kur'an-ı Azîmüşşan, şu hakikate iki âyetiyle işaret
eder. O bilet ise, namazdır. Bir tek saat, beş vakit
namaza abdestle kâfi gelir. 
Acaba yirmiüç saatini şu kısacık hayat-ı dünyeviyeye
sarfeden ve o uzun hayat-ı ebediyeye bir tek saatini
sarfetmeyen; ne kadar zarar eder, ne kadar nefsine
zulmeder, ne kadar hilaf-ı akıl hareket eder. Zira bin
adamın iştirak ettiği bir piyango kumarına yarı malını
vermek, akıl kabul ederse; halbuki kazanç ihtimali
binde birdir. Sonra yirmidörtten bir malını, yüzde
doksandokuz ihtimal ile kazancı musaddak bir
hazine-i ebediyeye vermemek; ne kadar hilaf-ı akıl ve
hikmet hareket ettiğini, ne kadar akıldan uzak
düştüğünü, kendini âkıl zanneden adam anlamaz
mı?  

Halbuki namazda ruhun ve kalbin ve aklın büyük bir
rahatı vardır. Hem cisme de o kadar ağır bir iş
değildir. Hem namaz kılanın diğer mubah dünyevî
amelleri, güzel bir niyet ile ibadet hükmünü alır. Bu
surette bütün sermaye-i ömrünü, âhirete mal
edebilir. Fâni ömrünü, bir cihette ibka eder.
Bizim burada üzerinde durmak istediğimiz mesele: “

Güzel bir niyetle ” ifadesidir. Zira mübah işlerin
ibadete dönmesi, namaz ile birlikte güzel bir niyet
şartına bağlanmıştır. Buradaki güzel niyeti misallerle
şöylece izah edebiliriz:

KİTAP AYRACI

- 0 6 -



Halbuki oruçta, insanı insan yapacak manevi
kemalat, yüksek vasıflar elde etmesini sağlayan
bunun gibi çokça menfaatler bulunmaktadır
Oruçtaki bu menfaatler tıpkı yan etkisi olmayan
ilaçlar gibidir. Bizi bizden daha iyi bilen
Rabbimiz bizim için en faydalı ve en iyi yol ne
ise onu emretmiştir. İnsan kendi kullanım
kılavuzunu dikkatle incelerse orucun ne kadar
kıymetli ehemmiyetli olduğunu görüp idrak
edecektir. Gerçek manada tüm uzuvlar ile
tutulan maddi ve manevi bir oruç nefsin kibir ve
gururunun bir balondan ibaret olduğunu derk
ettirip sahip ve malik-i hakikisinin dergahında
acziyet ve fakrını bildirerek samimi olarak diz
çöküp secde ettirecektir. Hatta ramazanda bu
kadar insanın camileri doldurup aff-u mağfiret
dilemesinin en önemli sebeplerinden biri de
açlığın insana hatırlattığı bu acziyeti fark
etmesidir. İşte ramazan ayı ve oruç nefsin
düştüğü yanlışların farkına varması için onu
açlıkla terbiye eder. Ne kadar aciz olduğunu
ihtiyarı ve iktidarının ne kadar kısa olduğunu
ona hatırlatır. 
“C�s�m ebedî değ�l, dem�rden değ�l, taştan
değ�l; ancak et ve kem�kten �baret b�rşeyd�r.
An� olarak sen�n başına yıkılıyor, altında
kalıyorsun. Bak zaman-ı mâz�, sen�n g�b�
geçm�ş olanlara gen�ş b�r kab�r olduğu g�b�,
�st�kbal zamanı da gen�ş b�r mezar�stan
olacaktır. Bugün sen �k� kabr�n arasındasın;
artık sen b�l�rs�n (Mesnevi,Katre) 

Ayrıca Mektubat'ta geçen Dokuzuncu Nükte'yi
de okumanızı tavsiye ederiz."Dokuzuncu Nükte:

Ramazân-ı Şerîf’in orucu doğrudan doğruya
nefsin mevhûm rubûbiyetini kırmak ve aczini
göstermekle, ubûdiyetini bildirmek cihetindeki
hikmetlerinden bir hikmeti şudur ki: Nefis,
Rabbisini tanımak istemiyor, firavunâne kendi
rubûbiyet istiyor. Ne kadar azablar çektirilse, o
damar onda kalır. Fakat açlıkla o damarı kırılır.
İşte Ramazân-ı Şerîf’deki oruc, doğrudan
doğruya nefsin firavunluk cebhesine darbe
vurur, kırar. Aczini, zaafını, fakrını gösterir. Abd
olduğunu bildirir.

Ramazan-ı Şerifteki savm, (oruç) İslâmiyetin erkân-ı
hamsesinin birincilerindendir. Hem şeâir-i İslâmiyenin
âzamlarındandır. 
Ey �man edenler! S�zden öncek�ler�n üzer�ne
yazıldığı g�b� sakınasınız d�ye s�z�n üzer�n�ze de sayılı
günlerde oruç yazıldı (Bakara Sûres� 183-184)
Hayır! Şübhes�z �nsan, kend�s�n� �ht�yaçtan
kurtulmuş görmes�nden dolayı gerçekten (�syân
ederek) hadd�n�
aşar!” (ALAK-6,7)
Çünkü nefsin en çok etkilendiği derslerden biri de
açlıktır. Nefsi terbiye etmenin en müessir yol ve
yöntemlerinden biri de onu açlıkla terbiye etmektir.
Çünkü nefis insanın saadeti ebediyesinin mahvına
şiddetle çalışıyor. Nefis eğer aklını başına almazsa Allah
muhafaza saadet-i ebediyesi mahv olabilir. Bunun için
yüce Rabbimiz (c.c) şu dünya hayatında çeşitli şekillerde
nefsi eğitip terbiye ederken nefis için en etkili ve en
müessir yolun oruç olduğunu bize bildirerek bunu
emretmiştir. Çok çeşitli bela ve musibetlerle uyanması
istenen nefis çoğu zaman bunlarla maalesef yola
gelmeyebiliyor. Allah’u Teala insanlığı her şekilde terbiye
ettiği gibi tabiri caiz ise bu terbiye usullerinden en
etkilisi olan orucu bizim üzerimize farz kılmıştır.
Dikkat edilirse Oruç tutturmak nefse herhangi bir zarar
vermeden onu eğitmekten ibarettir. Bu da rabbimizin
nefse olan acımasından dolayıdır. Nefsin ahirette hadsiz
azaplara düçar olmaması için onu terbiye etmenin en
iyi yolunun oruç olduğunu ve bunun çok daha etkili bir
usul olduğunu bize göstermiştir. Her oruç tutan mümin
bunu nefsinde ziyadesiyle hisseder. Bunu bilmek ve
uygulamak aslında büyük bir nimettir. Bir insanı
döverek ve işkence ederek de terbiye etmeye
çalışabilirsiniz. Fakat o kişi terbiye olmaktan çok belki
zoraki veya istemeyerek itaat altına girmiş olacaktır.
Ruhunda bir
kabuliyet ve samimiyet de olmayacaktır.

- 0 7 -

K İ T A P  A Y R A C I



Hadîsin rivayetlerinde vardır ki, 
Cenâb-ı Hak nefse demiş ki: – Ben neyim, sen nesin ?
Nefis demiş: – Ben benim, sen sensin! Azap vermiş, Cehennem'e atmış, yine
sormuş. Yine demiş: 
– Ene ene, ente ente. 
Hangi nev'i azabı vermiş, enaniyetten vazgeçmemiş. Sonra açlık ile azap vermiş,
yani aç bırakmış. Yine sormuş: 
– Men ene, ve mâ ente ? 
Nefis demiş:  ُانَْتَ رَبِّى الرَّحٖيمُ وَانَاَ عَبْدُكَ الْعَاجِز 
Yani: "Sen benim Rabb-i Rahîm'imsin, ben senin âciz bir abdinim."

ORUÇ TUTMANIN BEDENE BAZI FAYDALARI 
Hücreleri onarır.
Tip 2 diyabet riskini düşürerek insülin direncini azaltır.
Oksidatif stres ve inflamasyonu (iltihap) azaltır. 
Kalp sağlığını korur.
Kanseri önlemeye yardımcı olur.
Zihinsel fonksiyonları arttırır. 
Alzheimer hastalığını önler.

- 0 8 -

K İ T A P  A Y R A C I



4. Zekâtı verilecek mal, sâhibinin bizzat elinde olmalı,
yani sahibi malına tam mâlik bulunmalıdır.
Binaenaleyh kocasından mehrini almamış bir kadına,

o mehirden dolayı zekât lâzım gelmez. Rehindeki bir
maldan dolayı da zekât gerekmez. Zira o mal, bir
borca karşılıktır. 
5. Zekâtı verilecek malın üzerinden tam bir sene
geçmiş olmalıdır. Buna havl-i havelan denir. Çünkü
bu müddet içinde, malın nemâsı = artması ve
kıymetlenmesi tahakkuk eder.
Zekât Ne Zaman Öden�r?
Kuvvetli ve en sahih olan görüşe göre, üzerine zekât
düşen mal ve paraların zekâtı, o mal ve paranın
üzerinden bir sene geçtikten sonra, fevren, yani, sene
biter bitmez hemen verilmesi icabeder.
Özürsüz olarak te'hir etmek câiz olmaz. Günahı
muciptir.
Zekatın Ver�leceğ� Yerler:
Zekat verilecek kimseler, Müslüman fakirler, miskinler,
borçlular, yolcular, mükâtebler (sözleşmeli köleler),
mücahidler ve amiller (zekat toplayıcıları) olmak
üzere yedi kısımdır. Şöyle ki:
1) Fak�r: İhtiyacından fazla olarak nisab mikdarı bir
mala sahib olmayan kimsedir. Bu kimsenin temel
ihtiyaçlardan olan evi, ev eşyası ve borcuna denk
parası bulunsa da, yine fakir sayılır.
2) M�sk�n: Hiç bir şeye sahib olmayıp yemesi ve
giymesi için dilenmeye muhtaç olan yoksul kimsedir.
3) Borçlu: Bundan maksad, borcundan fazla nisab
mikdarı mala sahib olmayan veya kendisinin de
başkasında malı varsa da, alması mümkün olmayan
kimsedir. 
4) Yolcu: Bundan maksad, malı memleketinde kalıp
elinde bir şey bulunmayan garib kimsedir. Böyle bir
adam yalnız ihtiyacı kadar zekat alabilir, ihtiyaçtan
fazla alması helal olmaz. 

5) Mücah�d: Bundan maksad, Allah yolunda gönüllü
olarak savaşa katılmak istediği halde, yiyecekten,

silahdan ve diğer şeylerden mahrum olan kimse
demektir. Buna: "Fi sebilillah infak = Allah yolunda
harcama" denir.
6) Am�l: Bundan maksad, idareci tarafından
meydandaki zekât mallarının zekatlarını toplamakla
görevlendirilen kimsedir. Buna "Saî, tahsildar" da
denir. Böyle bir görevliye, bu çalışması süresince, fakir
olmasa bile, ailesinin ve kendisinin ihtiyaçları için
yeterince zekat verilebilir. Yukarıda gösterilen altı
kısımdan her biri, zekâtın verileceği yerdir. Bir kimse
zekatını bunlardan herhangi birine verebileceği gibi,
bir kısmına veya tümüne de dağıtabilir. Bununla
beraber nisab mikdarına ulaşmayan bir zekatın,

bunlardan yalnız birine verilmesi daha faziletlidir.
Çünkü bu ihtiyacı karşılamış bulunur.

Zekât, dinen zenginlik ölçüsü kabul edilen miktarda
(nisap) mala sahip olan kimselerin Allah rızası için
muayyen kişilere vermesi gereken belli miktarı ifade
eder.
Zekâtın farz olması �ç�n şartlar; malların nisaba
ulaşması yanında nâmî (üreyici/artıcı) olması, sahip
olunduğu andan itibaren üzerinden bir yıl geçmesi,
bir yıllık borcundan ve aslî ihtiyaçlardan fazla
olmasıdır. Nisap, zekâtla yükümlü olmak için esas
alınan zenginlik ölçüsüdür. Bu ölçü, altında 20 miskal
(80.18 gr), devede 5, sığırda 30, koyun ve keçide 40
adettir. Zekâtın kimlere verileceği Kur’an-ı Kerim’de
ayrıntılı şekilde açıklanmış (Tevbe, 9/60), nisabı da
hadislerde belirtilmiştir (Buhârî, Zekât, 32, 36, 38, 43).

Buna göre temel ihtiyaçları dışında nisap miktarı
mala sahip olan kişi diğer şartlar da yerine gelmişse
bu mallarının zekâtını vermesi gerekir (Kâsânî, Bedâî’,
II, 4 vd).

B�r K�msen�n Zekât Vermekle Mükellef Olmasının
Şartları:
1. Zekât verecek kimse Müslüman, âkıl ve bâliğ
olmalıdır. Gayri müslimlere, mecnunlara, bülûğa
ermemiş çocuklara zekât farz değildir. İmam-ı Şâfiî'ye
göre çocukların ve akıl hastalarının malları var ise, o
mala zekât düşer. Verme işini de velileri yerine
getirirler.
2. Zekât verecek kimse, havâyic-i asliye denilen zaruri
ihtiyaçlarından ve bir de -eğer varsa- borcundan
başka nisab miktarı veya daha fazla bir mala sâhip
olmalıdır.
3. Zekât lâzım gelmek için, malın nemâ, yâni, büyüme
ve artma kabiliyeti de olmalıdır. Altın ve gümüş para
ve zinetler, ticarette kullanılan herhangi bir eşya veya
hayvan zekâta tabi olduğu gibi; neslini çoğaltmak
veya sütünü sağmak için kırlarda otlatılan hayvanlar
da zekâta tâbidir. Çünkü bunlarda nemâ vardır.

- 0 9 -

K İ T A P  A Y R A C I



ZEKATIN FAYDALARI 
Zekât toplumun ferdlerini birbirine kenetler. Zekât sosyal bir yardımlaşma olmak hasebiyle ferdleri
birbirine kenetler. Zenginde fakire karşı sevgi, şefkat, merhamet duyguları gelişir. Fakirde ise zengine
karşı itâat, hürmet, işinde titizlik hisleri inkişaf eder. Kıskançlık, düşmanlık, hased duyguları törpülenir,
hattâ tamamen yok olur.

Hadîs-i şerîfte buyurulmuştur:"Kalbler, �nsanı �y�l�k yapanı sevmeye, kötülük yapanı da
sevmemeye zorlar."
Zekât, cem'iyete kinlenip hınçlanıp toplum düşmanları ile toplum huzurunu bozucularla işbirliği
yapılmasını önler. Eğer zenginler fakirlerin ihtiyaçlarını gidermezlerse, şiddetli ihtiyaç ve geçim
sıkıntısı, onları Müslümanlığa düşman kimselerin cebhesine katılmaya veya hırsızlık, yol kesme, adam
öldürme gibi kötülükleri yapmaya sevkeder. 
 Zekât, yatırıma açılan bir kapı ve büyük bir kalkınma hamlesidir. Zekâtın hem sosyal, hem de iktisadî
yönü vardır. Bu bakımdan aynı zamanda bir kalkınma hamlesidir. 
Zekât, islâm'ın köprüsüdür. Müslümanların birbirine yardımları, ancak zekât köprüsü üzerinden
geçmekle yapılır. Zira yardım vasıtası, zekâttır. İnsanların hey'et-i içtimaiyesinde intizam ve âsâyişi
te'min eden köprü, zekâttır. 
Evet, zekâtın vücûbu ve ribanın hurmetinde (faizin yasaklanması) büyük bir hikmet, yüksek bir
maslahat, geniş bir rahmet vardır. 
Arkadaş! Hey'et-i içtimaiyenin hayatını koruyan intizamın en büyük şartı, insanların tabakaları
arasında boşluk kalmamasıdır. Havâs kısmı, avâmdan; zengin kısmı, fukaradan hatt-ı muvasalayı
kesecek derecede uzaklaşmamaları lâzımdır. Bu tabakalar arasında muvasalayı te'min eden zekât ve
muavenettir. Halbuki vücûb-u zekât ile hurmet-i ribâya müracaat etmediklerinden, tabakalar arası
gittikçe gerginleşir, hatt-ı muvasala kesilir, sıla-yı rahîm kalmaz. Bu yüzdendir ki, aşağı tabakadan
yukarı tabakaya ihtiram, itâat, muhabbet yerine ihtilâl sadâları, hased bağırtıları, kin ve nefret
vâveylaları yükselir. Kezalik; yüksek tabakadan yukarı tabakaya merhamet, ihsan, taltif yerine zulüm
ateşleri, tahakkümler, şimşek gibi tahkirler yağıyor. Maalesef, tabaka-i havâstaki meziyetler, tevâzu' ve
terahhuma sebeb iken, tekebbür ve gurura bâis oluyor. Tabaka-i fukaradaki acz ve fakirlik; ihsan ve
merhameti mûcib iken, esaret ve sefaleti intâc ediyor. Eğer bu söylediklerime bir şâhid istersen âlem-i
medeniyete bak, istediğin kadar şâhidler mevcuttur.

- 1 0 -

K İ T A P  A Y R A C I



Hac, İslâm'ın temel ibadetlerinden biri. Arafat'ta belirli vakitte
bir süre durmaktan, daha sonra Kâbe-i Muazzama'yı usûlüne
göre ziyaret etmekten ibaret olan ve İslâm'ın şartlarından
birisini teşkil eden ibadet.
Hac, HCC kökünden bir mastar olup; Müslümanlara göre, bir
farzın edası, mukaddes toprakları ziyaret etmek, demektir.
Kur'an-ı Kerîm'in 22. suresinin adı da "Hac Suresi"dir.
Hac ibadeti maksadıyla ziyaret edilecek olan yerler; Kâbe,
Arafat ve çevresidir. Zamanı ise hac ayları diye
isimlendirilen; Şevval, Zilkâde ve Zilhicce aylarıdır. Hac'da
her fiil için özel zamanlar vardır. Ziyaret tavafının, kurban
bayramı sabahından, ömrün sonuna; Arafat'ta vakfenin ise,
arefe günü zevalden, kurban bayramı sabahı şafak
sökünceye kadar yapılabilmesi gibi. Diğer yandan bu büyük
ziyarete hac niyetiyle ve ihramlı olarak yönelmek de
gereklidir.

Ebû Hureyre'den şöyle dediği nakledilmiştir:"Allah elçisine
hangi amelin daha faziletli olduğu sorulunca şöyle
buyurdu: 'Allaha ve Resullüne iman'. Sonra hangisi,
denildi. 'Allah yolunda cihad', buyurdu. Sonra hangisi
sorusuna ise; "Mebrûr hac", cevabını verdi." (Buhârî,
Cihad l; Hac, 4, 34, 102; Umre, 1; Müslim, İman,135,140)

Mebrûr hac; kendisine hiçbir günâh karışmayan, eksiksiz
olarak ifa edilen makbul hac, anlamına gelir.
Hac ve umre ile, her yıl Kabe'nin ihyâsı gerçekleşir. Umre'yi
bir yılın veya ömrün herhangi bir gününde ifa imkânı vardır.
Umre, belirli günlerde yapılabilen hac ibadetinden daha
kolaydır.

Hac küçük günâhlara keffâret olur ve ruhu ma'siyet
kirlerinden temizler. Hatta bazı Hanefi bilginlerine göre,
büyük günâhları da örter. Mebrûr hac yapanın cennete
gireceğini bildiren hadisle, yine Hz. Peygamber'in şu
hadisleri bu konuda önemli delil teşkil eder.
"Kim hac yapar, bu esnada cinsî temastan korunur,
çirkin söz ve davranışlardan uzak durursa, annesinden
doğduğu gündeki gibi günâhlarından kurtulur." (Buhârî,
Muhsar, 9,10).
"Hac ve Umre yapanlar Allah'ın misafirleridir. O'ndan
birşey isterlerse, onlara cevap verir. Af isterlerse, onları
affeder." (İbn Mâce, Menâsik, 5)
Hac ibadeti, dünyanın çeşitli yörelerinden, renk, dil ve ülke
ayırımı gözetilmeksizin, milyonlarca Müslümanı bir araya
getirir. Tanışıp, görüşmelerine, ekonomik bakımdan
bütünleşmelerine, düşmanları karşısında tek saf hâlinde
yardımlaşmalarına zemin hazırlar. Böylece, şu ayetlerdeki
mana tecelli eder. İnsanlar arasında haccı ilan et ki,
gerek yaya olarak, gerek uzak yollardan gelen yorgun
develer üzerinde sana gelsinler. Gelsinler ki,
kendilerine ait birtakım menfaatlere şahit olsunlar ve
Allah'ın kendilerine rızık olarak verdiği (kurbanlık)
hayvanlar üzerine belli günlerde  (onları kurban
ederken) Allah'ın adını ansınlar. Artık onlardan siz de
yiyin, yoksula fakire de yedirin. (Hac Suresi 27-28)
Hac, dünyanın çeşitli bölgelerinde yaşayan müminler
arasındaki kardeşlik bağlarını güçlendirir. İnsanlar,
gerçekten eşit olduklarını birlikte yaşayarak gösterirler.
Arap olanla olmayanın, beyazla siyahın takva dışında bir
üstünlüğünün bulunmadığı inancı vicdanlara yerleşir.

- 1 1 -

K İ T A P  A Y R A C I



"Hac yapmakta acele ediniz. Çünkü sizden biriniz
ölümün kendisine ne zaman geleceğini bilmez." (Ebû
Davûd, Menasik, 5; İbn Mâce, Menâsik, 1; İbn Hanbel, I,
214, 225) 

Hac, baştan sona temsilî hareketlerden meydana gelmiş
bir ibadettir. 

Hac boyunca hacılar, adına ihram denilen kefene benzer
dikişsiz bir elbise ile örtünürler. Bu hareket insanın ölmesini
ve dünya ile alâkasını kesmesini temsil eder.
Arafatta vakfe, mahşer gününün küçük bir nümûnesidir.
Arafatta vakfeden sonra tekbirlerle Müzdelife'ye gelen
hacılar, bayram gecesini orada geçirirler, bayram günü de
Şeytan Taşlamak ve Kurban Kesmek üzere Mina'ya
yollanırlar. Şeytan taşlamak şeytanın hile, desise ve
vesveselerine karşı nefret duymanın bir remzi ve
tezahürüdür. Aynı zamanda Hz. İbrahim'in (A.S.) Şeytan
Taşlama sünnetine imtisal mânâsını da ihtiva etmektedir.
Hacılar kötülüğe olan düşmanlık ve nefretlerini, ellerinden
geldiğince kötülüklerle mücadele edeceklerini, kötülüğün
mümessili, şerlerin sembolü olan Şeytan'ı yine sembolik
olarak taşlamakla ifade ettikten sonra, Allah yolunda
canlarını vermeye hazır ve âmâde olduklarını göstermek
üzere bir de kurban keserler. Hazret-i İsmail'in gösterdiği Hak
yolunda kurban olma teslimiyetini yeniden yaşarlar.
Bir dâva, hak dahi olsa, uğrunda seve seve can verebilecek
müdafi ve taraftarları olmadan üstün gelemez. Bu bakımdan
kesilen kurbanla hacılar gerekirse canlarını Allah yolunda
feda edebileceklerini, kurban etmekten çekinmeyeceklerini
sembolik olarak ifade etmiş olurlar.

Tavaf, yani, Kâbe'nin etrafında dönme ise, kâinat
nizamından alınmış bir ibadettir. Kâinatta gezegenler, güneş,
elektronlar, çekirdek, pervaneler ateş etrafında dönerler; bu
dönüşle merkeze olan bağlılık ve aşklarını göstermiş olurlar.
Bu bakımdan tevhid dîninin sembolü olan Kâbe etrafında
dönüş de, dîne olan aşk ve bağlılığı sembolize eder.

Kâbe'yi her dönüş bir merhale ve menzil aşarak 7 kat
göklerin üstüne çıkmak, iç dünyamızda 7 basamaklı olan
nefsin en aşağı tabakasından en üst basamağına
yükselmek, insanî hayatın gayesine varmak, ruhanî hayata
kavuşmak mânalarını da ifade eder. Mü'minler, aynı gaye
ve inançla hac ibâdeti dolayısiyle bir araya gelirler.
Dünyanın hiçbir yerinde rastlanmayan mahşerî bir
kalabalık, ibadet şuuru ve heyecanı ile kâinatın yaratıcısına
yönelerek ondan dilekte bulunur, mağfiret isterler, kâmil bir
îmanla yaşayıp öylece ölmeyi niyaz ederler. Kazanılan
mânevî hazla eskiden mevcut kötü huy ve alışkanlıklarını
terk ederler. Ve Allah'ın emirlerine daha sıkı sıkıya sarılma
şevkini elde ederler.

Ayaklar yalın, başlar açık olarak bütün hacıların beyaz
örtülere bürünmesi âdeta Mahşer gününü hatırlatır. Böylece
kalbler yumuşar, bakışlar başkalaşır, duygular heyecana
gelerek mânevi bayram yapılır. Bir emirle 14 asırdan beri
milyonlarca insanı bu mukaddes beldelere koşturan Allah'ın
azametini bütün duygularıyla kavrayan hacılar, milyonlarca
insanın kendileri gibi düşünüp inandığını da bizzat görüp
müşahede ederek insî ve cinnî bütün şeytanların şüphe ve
vesveselerine 5 para kıymet ve ehemmiyet vermezler.
İmanları kat kat kuvvet kazanır.

İslâm dîninin zuhur edip âleme yayıldığı, mücadelesinin
verildiği, uğruna canların feda edilip kanlar akıtıldığı
mukaddes beldeleri ve muhterem ve muazzez İslâm
kahramanlarının mezarlarını ziyaret etmekle hacıların
gönlünde İslâm'ı bütünüyle yaşama ve ona hizmet etmek
aşk ve şevki uyanır. O eşsiz mücahidlere mânen hitab
ederek: "Size, bize bıraktığınız mukaddes emanetleri biz de
bizden sonraki nesillere lâyıkı vechile tevdi edeceğimize
söz veriyoruz..." derler.

Yolculuk esnasında karşılaşılan zorluklar ve mahrumiyetler
insana nimetlerin kıymetini ve bunlara şükretmeyi öğretir.
Mal ve mülkünden uzak kalmak, akraba ve dosttan ayrı
düşmek, istirahat imkânı bulamamak, insana muhtaçlarla
fakirlerin sıkıntılarını hatırlatır ve böylece onlara şefkat
elinin uzanmasına vesile olur. 
Hacda cihad sevabı vardır. Çünkü onda hem sefer hali,
hem nefisle mücadele, hem eziyet ve yorgunluklara
tahammül vardır.

Hac ibâdetinin bu gibi mânevî ve ruhî fayda ve hikmetleri
yanısıra maddî ve ictimaî bâzı faydaları vardır. Şöyle ki:
Hac, İslâm âleminin senede bir defa aktedilen umumî bir
kongresi hükmündedir. Hac mevsiminde İslâm ülkeleri iç ve
dış mes'elelerinde fikir birliğine vararak dış dünyaya karşı
yenilmez bir kuvvet hâlinde topyekûn hareket etme imkânı
bulurlar. Birbirleriyle tanışıp kaynaşma; kültür, fen ve san'at
mübadelesinde bulunma imkânı elde ederler..

- 1 2 -

K İ T A P  A Y R A C I



İyilik ve takva (Allah'a karşı gelmekten sakınma) üzere yardımlaşın. Ama günah ve düşmanlık
üzere yardımlaşmayın. Allah'a karşı gelmekten sakının. Maide 5/2
Zulmedenlere meyletmeyin. Yoksa size de ateş dokunur. Sizin Allah'tan başka dostlarınız yoktur.
Sonra size yardım da edilmez.  Hud 11/113
Oysa Allah size Kitapta (Kur'an'da) "Allah'ın âyetlerinin inkar edildiğini ve onlarla alay edildiğini
işittiğiniz zaman, başka bir söze geçmedikleri müddetçe, onlarla oturmayın, aksi halde siz de
onlar gibi olursunuz" diye hüküm indirmiştir. Şüphesiz Allah, münafıkların ve kâfirlerin hepsini
cehennemde toplayacaktır. Nisa 4/140
"Kim herhangi bir gruba benzeşirse o da onlardandır." 
(Ebu Davûd, Libas 4)

Şeklî benzeşmenin sonuçta itikadî benzeşmeye götüreceğini anlatır.
İslâm Dini yepyeni bir nizamla ortaya çıkmış, önceki dinlerin hükümlerini bütünüyle yürürlükten
kaldırmıştır. Bu dinin gecesi de gündüzü kadar O halde diğer dinlerin kutsal saydığı günleri
kutlamak, onların âdetlerine uymak, büyük günahlardandır. Batı ülkelerinde olduğu gibi, yabancı
kadın ve erkeklerin bir arada toplanıp dans etmeleri, çeşitli oyunlar tertiplemeleri İslâm'a göre
büyük günahlardandır. Bir Müslümanın onlara özenerek bu gibi şeyleri helâl kabul etmemek
şartıyla yaparsa büyük günah işlemiş olur. Noel Yortusunu Hristiyan alemiyle birlikte kutlamak
da büyük günahlardan biridir. Müslümanların kaçınması gerekir. Kendi millî ve dinî günlerimizde
tebrikleşmemizde ise sayısız yararlar vardır. Her şeyden önce dinî ve millî âdetlerimizi yaşatmış,
çocuklarımıza güzel örnekler vermiş oluruz. (bk. Celal Yıldırım, İslam Fıkhı) 
Noel Baba, Yılbaşı, Christmas bayramı gibi başka dinlerin alameti, sembolü olan günlere, o günü
tazîm ve kutlama maksadıyla katılmak, aynı maksatla o günlerde tebrikleşmek ve hediyeleşmek,
yine aynı maksatla hindi vb. almak, yemek, ziyafet çekmek, aynı maksatla bu tür kutlamalara
katılmak, o günlerde bayram niyetiyle çocuklara elbise almak ve pişirdikleri yemekleri pişirmek
caiz değildir. 
İslâm'ın beş temel amacından biri dîni (Müslümanların hayatında İslâm'ı) korumaktır. İslâm'ın
korunmasını olumsuz etkileyen bir davranış, bir kültür değişimi, bir kültür taklidi haramdır, bazan
bununla da kalmaz dinden çıkma sonucunu doğurur. Yılbaşı gecesinin mânası, sayılı ömür
senelerinin birinin daha bitmesi, ölüm denen kesin âkıbete biraz daha yaklaşılması, gençlik
günlerinin tükenip, ihtiyarlık demlerinin gelmesi,.. demektir. Nitekim her yılbaşında siyah saçlara
biraz daha aklar düşüyor, akların sayısı da biraz daha çoğalıyor.

Öyle ise, böyle gecelerde daha çok sefalete, daha çok sefahete düşmek yerine; daha çok âhirete,
daha fazla ebedî âleme meyili olmak lâzımdır. Zira bu hızlı gidiş, - ister ikrar et, ister inkâr -
kabire, öteki dünyaya doğrudur.

İşte dindarlık böyle düşündürüp, böyle tedbirli hareket ettirdiği içindir ki, dindar insanın, geçen
senelerinden pişmanlığı azdır. Ama kendisini dinî ölçülerle kayıtlı görmeyen başıboş insanlarda ise,
her yılbaşında böyle bir muhakeme ve düşünceden eser yok. Tam bir şuur ve idrak mahrumiyeti
içindeler... Ölüme bir sene daha yaklaşmanın delilini teşkil eden gecede, hem ahlâkından, hem
mâneviyatından, hem de parasından zararlar görmekte, fireler vermekte, pişman olacağı fiilleri
çoğaltarak işlemekteler. Birkaç saatlik bu eğlence ve sefahetin arkasından ömür boyu üzüntü ve
pişmanlıklar gelmekte...

- 1 3 -

K İ T A P  A Y R A C I



- 1 4 -

K İ T A P  A Y R A C I



Hz. Hatice vefat edip rabbine kavuştuğunda, Allah’ın sevgili elçisi büyük bir acı yaşamış,
eşinin ayrılığı yüreğinde derin bir yara bırakmıştı. Nübüvvetin onuncu yılı Hz. Hatice’nin vefatı
sebebiyle Hüzünyılı adını almıştı. Hz. Hatice validemizin vefatından bir süre sonra Osman b. Maz’ûn
radıyallahuanh’ın hanımı Hz.Havle binti Hakim, Allah’ın Rasûlünü ziyarete gitti ve “Ya Rasûlallah
evlenmeyi düşünmüyor musun?” diye sordu. Peygamberimiz kiminle evlenebileceğini sorduğunda
Hz. Havle iki isim söyledi. Birisi dul bir kadın olan Hz. Sevde binti Zem’a, diğeri ise Hz. Âişe idi. 
Hz. Sevde iman yolunda nice çileler çekmiş, ailesiyle birlikte Habeşistan’a hicret etmiş, bir süre sonra
da Mekke’ye geri dönmüştü. Bu sırada kocası Sekrân vefat etmiş, Sevde beş çocuğuyla yapayalnız
kalmıştı. Üstelik bunca sıkıntı çeken bu mazlum sahabi baskı ve zulüm görmeye devam ediyordu.

Efendimizle evlenince Hz. Sevde ve çocuklarının sıcak bir yuvası, Hz. Ümmü Gülsüm ve Hz. Fatıma’nın
ise sevgi dolu bir annesi oldu. 

Hz. Havle, Efendimizle konuştuğu o gün Hz. Ebû Bekir’in evine de gitmiş, Hz. Âişe’yi sevgili
Peygamberimize istemişti. Hz. Ebû Bekir, kızını daha önceden Kureyş’in ileri gelenlerinden Mut’im b.

Adiy’in oğlu Cübeyr’e söz vermişti. Ancak bu sözün üzerinden yıllar geçmiş,  Hz. Ebû Bekir Müslüman
olmuş, tüm Kureyş’i ve bu arada Mut’im b. Adiy’i karşısına almıştı. Mut’im artık bu evliliği istemiyor,
oğlunun bu evlilik sebebiyle dininden dönüp Müslüman olmasından korkuyordu. Tarafların bu
evlilikten vazgeçmesi sonrasında Efendimiz aleyhisselâm ile Hz. Âişe’nin nikahları kıyıldı.

Şevvâl Ayında B�r Düğün

Hicretin birinci yılı Şevval ayında Medine’de mübarek bir düğün yaşandı. Hz. Âişe Peygamber evinin
hanımefendisi oldu. O zamanlar Şevval ayında (iki bayram arasında) yapılacak evliliğin uğursuzluk
getireceğine inanılırdı. Hz. Peygamber ve Hz. Âişe’nin nikahları nübüvvetin onuncu yılı Şevval ayında
kıyılmış, düğünleri ise hicretin birinci yılında yine Şevval ayında gerçekleşmişti. Böylece Sevgili
Efendimiz bu batıl düşünceyi bizzat kendi evliliğiyle ortadan kaldırmış oldu. Düğün için bir deve ya
da koyun kesilmemiş, Sa’d b. Ubâde’nin gönderdiği bir tepsi yemek yenilmişti.

Peygamber�n Mümtaz Talebes�

Muhammed aleyhisselâmın en yakın dostu, mirac gecesinin sıddıkı, hicret gecesinin yâr-ı ğârı, büyük
İslam davetçisi Hz. Ebû Bekir’in ve bizzat Sevgili Peygamberimizin ifadesiyle cennet
hanımefendilerinden Ümmü Rûmân’ın kızı olan (İbn Sa’d, Tabakât, VIII, 202)  Hz. Âişe evlendikten
sonra hanelerin en yücesinde son Peygamberin mümtaz bir talebesi oldu. Zekası, anlayışı, kuvvetli
hafızası, hitabetinin güzelliği, Kur’ân ve Sünneti en iyi şekilde anlamaya çalışması gibi vasıfları
sayesinde Hz. Peygamberin yanında müstesna bir mevki kazanan Hz. Âişe âyet-i kerime ve hadis-i
şeriflerdeki anlayamadığı hususları Efendimiz aleyhisselâma sorar, hanım sahabilerin de sorularını
Allah Rasûlüne arz ederek Efendimizle ümmetin hanımları arasında bir köprü vazifesi görürdü.Sevgili
Peygamberimiz (s.a.s.) vefat ettiği sırada çok genç yaşlarda olan Hz. Âişe, Kur'ân-ı Kerim’i ve Hz.

Peygamberin sünnetini en iyi bilen sahâbîlerden biriydi. Öyle ki ashâb-ı kirâmdan pek çoğu
anlayamadıkları veya unuttukları mevzuları ondan sorup öğreniyorlardı. Sahabe arasında en çok fetva
veren yedi kişiden biri olan Hz. Âişe, Efendimizin yetiştirdiği fakih ve müctehidlerin başında geliyordu.

Sevgili Peygamberimizden 2210 hadis nakleden Hz. Âişe (r.anhâ), rivayet ettiği hadislerle özellikle
İslam Aile Hukukunun oluşmasına ve kadınlarla ilgili hükümlerin öğrenilmesine çok büyük katkılar
sağlamıştı.

- 1 5 -

K İ T A P  A Y R A C I

Müm�nler�n Annes� Hz. Â�şe (r.a)



Ümmet�n Mübarek Muall�mes�

Hz. Âişe validemiz, Efendimiz aleyhisselâmın vefatından sonra uzun yıllar yaşamış, evi kadın ve erkek
pek çok talebenin yetiştiği bir ilim ve irfan merkezi olmuştu. Kur’ân ve sünneti öğretmek için yoğun
bir gayret sarf eden annemiz hicretin yirmi üçüncü yılından vefatına kadar her sene hacca gitmiş, hac
mevsimlerinde İslam coğrafyasının pek çok bölgesinden gelen Müslümanlar onu ziyaret ederek
merak ettikleri konuları kendisine sorup öğrenmişlerdi. Ayrıca uzak bölgelerden mektuplarla gelen
soruları da cevaplandıran Hz. Âişe, ilmin yayılması ve Müslümanların ihtiyaçlarının karşılanması için
elinden geleni yapmıştı. Özellikle kadınların eğitimiyle yakından ilgilenmiş pek çok kadın alimin
yetişmesine vesile olmuştu. O,

yeni nesillere Efendimiz aleyhisselâmı anlatan, Efendimizin
kendisine bıraktığı ilmi mirası Müslümanlarla paylaşan, genç
nesillerle Peygamberi buluşturan mübarek bir muallimeydi.

Allah’ın Sevg�l�s�n�n Sevg�l�s�

Nebi aleyhisselâm çok sevdiği  Hz. Âişe’ye; Ayşe, Uveyş, Âiş ve Hümeyra diye hitap eder ve şöyle
buyururdu: "Âişe'nin diğer kadınlara üstünlüğü, tirit yemeğinin diğer yemeklere üstünlüğü gibidir."
(Buhârî, Kitabu’l- Enbiyâ 27; Müslim, Fedâilu’s-Sahâbe 89.). Zatu’s-Selâsil Seriyyesine kumandan olarak
tayin edilen Amr b. Âs radıyallahu anh savaştan zaferle döndüğünde Efendimiz aleyhisselâmın
huzuruna gelmiş ve şu soruyu sormuştu: “Ya Rasûlallah! İnsanlar içinde en çok kimi seviyorsun?” Amr
kazandığı zaferin verdiği cesaretle müjdeli bir cevap bekliyordu ki Efendimizin cevabı geldi: “Âişe’yi”
Amr yeniden sordu: kadınlardan değil, erkeklerden soruyorum ey Allah’ın Rasûlü. Efendimizin
cevabında yine Hz. Âişe vardı: "Âişe'nin babasını." (Buhârî, Fedâilü Ashâb 4.)

Sevgili Peygamberimiz Hz. Âişeyle sohbet etmekten, onunla vakit geçirmekten  ve onunla çeşitli
ziyaretler yapmaktan son derece memnun olurdu. Onunla koşu yarışmaları yapar, mescidde 

 mızraklarıyla gösteri yapan Habeşlileri onunla birlikte seyrederdi. Hanımları içinde yalnızca Hz. Âişe
ile birlikte bulunduğunda kendisine vahiy geldiğini söylerdi. Sahabiler de Efendimize sunacakları
hediyeleri Hz. Âişenin yanındayken takdim ederlerdi. 
Bir defasında Hz. Âişe validemiz sevgili Peygamberimize kendisini nasıl sevdiğini sordu. Efendimiz,

"düğüm gibi" diyerek cevap verdi. Sonraki zamanlarda Hz. Âişe bu sevginin ne durumda olduğunu
merak ettiğinde "düğüm ne durumda" diye sorar, Efendimizin cevabı hep aynı olurdu: "İlk günkü gibi."
(Ebû Nuaym, Hılye, II, 44)İlk günkü gibi hanımını seven sevgili Peygamberimiz ömrünün son günlerini
onun odasında geçirmiş, onun kucağında vefat etmiş ve onun odasına defnedilmiştir.

Hz. Âişe, Allah Rasûlünün Hz. Hatice'den sonra en çok sevdiği eşi ve müminlerin annesidir. Hz. Ali’nin
dilinde o Rasûlulllahın sevgilisi, talebelerinden Mesrûk’un ifadesiyle Allah’ın sevgilisinin sevgilisi,
semadan inen ayetle temize çıkan validemizdir. Salât ve selam Muhammed aleyhisselâm’ın, mübarek
ve mutahhar ailesinin üzerine olsun..

- 1 6 -

K İ T A P  A Y R A C I




