
K A S I M  2 0 2 0 -  S A Y I  3



- 0 1 -

Kuran-ı Kerim ve tecvid dersleri
Risale-i Nur dersleri
Lahika dersleri
Hakikat Belgeseli 

KİTAP AYRACI KİMDİR?

Kitap Ayracı, hayatı Risale-i Nur'larla değişmiş,
güzelleşmiş, Allah'ı Risalelerle daha iyi tanımış bir avuç
insanın, bu hakikatleri diğer insanlara da ulaştırma
çabasından ibarettir.

Hayatın gayesinin " Allah'ı tanımak ve ömrü Allah yolunda
harcamak" olduğunu anlamış, elindeki, gönlündeki
hakikatlerin şükrünü eda etmeye çalışan bir avuç
insandır.

Kitap Ayracı yıllar önce Adana'da kurulmuş bir hanım
medresesidir. En başta bir mekanı olmayan ümitleri olan
medresemizin şu an elhamdülillah bir mekanı mevcuttur. 

Kitap Ayracı'nda 

gibi dersler yapılmaktadır.

 Coronavirüs sebebiyle geçici süreyle sadece Cumartesi
günleri saat:14.00'da Risale-i Nur derslerimiz devam
etmektedir. 

K İ T A P  A Y R A C I



Allah'a iman eden kişi nasıl bir insan olur?Melekler varsa neden göremiyoruz?

Anlaşılmaz bir kitap muallimsiz olsa
manasız bir kağıttan ibaret kalmaz mı?

Eski semavi kitaplara da
inanmalı mıyım?

Hayrı da şerri de Allah yaratıyorsa 
insan nasıl mesul olur?

Şu çürümüş kemiklere kim can verecek?



Aklı ve naklî delillere dayanarak elde edilen
kuvvetli imana ise, "tahkîk� �man" adı verilir. Bu
yola (delil ve istidlâle) gücü yettiğince başvurmak
farz olduğundan, bunu terkeden bir mü'min
günahkâr olur (bk.Ali Arslan Aydın, İslâm İnançları
(ilm-i Kelâm), 

Tasd�k�n Derece ve Türler�:

Mutlak tasdikin derece ve türleri vardır.
Tasdik edilerek inanılan şey, görülen ve bilfiil
mevcut olan bir şey ise, bu tasdike "tasd�k-�
şuhûdî"; gözle görülmediği halde, varlığına
delâlet eden bir delil veya eser vasıtasıyla
biliniyorsa, bu gibi tasdiklere de "tasd�k-� gaybı"
denir. 
Bu yönden, imanın içerdiği mutlak tasdik,

dilciler nazarında;  

a) Ya kavlî, yani sözle, 

b) Veya f��lî, yani iş ve amel ile olur. 
Kavlî olan da, biri kalbî (kalp diliyle), diğeri de
l�sanî (dil ile) olmak üzere iki türlüdür. O halde,

dilcilere göre tasdikin üç türü ve derecesi vardır.
Bunlar;
a) Kalb �le yapılan tasd�k: Bir kimsenin herhangi
bir şahsı veya hükmü kalbiyle kabul ve itiraf
etmesidir.
b)B�zzat d�l �le yapılan tasd�k: Bu da, insanın,

inandığı şeyin hak ve gerçek olduğunu başkası
duyacak şekilde söyleyip ilân etmesidir. Dil ile
yapılan bu tasdik de iki türlüdür: 
a) Hakîkî, b) Zah�rî,
Hakîkî anlamda; dil ile ikrar edilen, kalb ile de
tasdik edilir. Yani dil ile kalb tasdikte birleşir. Böyle
bir tasdike sahip olan kimse, hakîkaten inanmış
bir "mü'min"dir. 
Zâh�rî alanda ise dil ile tasdik olunan şey, kalp ile
tekzip olunur. Yani dili ve zahiri başka, kalbi ve
batını başkadır. Kalbi, dilinin söylediğini inkar ve
reddetmektedir. Bu gibi zahiri tasdik sahiplerine,

dinî literatürde "münafık" adı verilir. Bunlar
zahiren mümin; hakîkatta ve Allah katında kafir
sayılırlar.

c) Organlarla yapılan f��l� tasd�k: Söylenen sözün
gereğini bilfiil ima etmek süretiyle yapılan tasdik
şeklidir ki, bunun makbul olanı; işlenen fiilin, hem
dil, hem de kalp ile yapılan bir tasdike
dayanmasıdır. Şayet yalnız dil ile ikrarın eseri ise,

yapılan iş, riyadan başka bir şey değildir ve nifak
alametidir (Elmalılı, Hak Dini Kur'an Dili, I, 179).

Güvenme, ver�len b�r habere kalbten �nanma, haber�
get�ren� tasd�k etme; b�r şeye tereddüde düşmeks�z�n
�nanma; Allah'a, ondan başka îlâh olmadığına, Hz.
Muhammed (s.a.s)'ın Allah'ın kulu ve Resulu olduğuna,
Allah'ın melekler�ne, k�taplarına, ah�ret gününe, kadere,
hayır ve şerr�n Allah tarafından yaratıldığına �nanma
(Buhârî, �man, 37; Müsl�m, �man, 1, 5, 7; Ebû Dâvud,
sünne,15). 

Bütün d�lc�ler�n örfünde �manın hak�kat�; "mutlak
tasd�k"d�r. Yan�, b�r şahsa, b�r habere veya b�r hükme,
kes�n olarak ve gönülden gelerek �nanmak, onu
doğrulamak, sözünü doğru kabul etmekt�r. Tasd�k
eden, tasd�k ett�ğ� şahsı tekz�p ed�lmekten em�n kılmış
veya b�zzat kend�s� yalandan em�n ve mutma�n
olmuştur. 

İman, mantık �lm�ndek� "tasavvur"un karşılığı olan
"tasd�k" ten �baret olup, kavramındak� �k� unsur vardır:
B�r� "b�lg�=mar�fet" unsuru; d�ğer�, �rade ve �ht�yar
(kesb)" unsuru. Çünkü, önce neye, n�ç�n ve
nasıl �nanılacağı b�l�nmeden, b�r şeye �man ve onu
tasd�k mümkün olmaz. Bu yönden "mar�fet" unsurunun
rolü açık; �manın akıl, f�k�r, düşünce ve nazar �le �lg�s�
aşîkârdır. İrade ve �ht�yar unsuru �se, b�l�nen b�r şey�n
tasd�k ed�lerek �man hal�ne gelmes�, ter�m �fades�yle
"�z'an ve kabulü" �ç�n şarttır. D�ğer b�r dey�mle; b�l�nen
ve �man konusu olan husus, baskı ve korkudan uzak,
sam�m� b�r gönülle �çten ben�msenmel�, tam b�r
tesl�m�yet �le kabul ve �t�raf ed�lmel�d�r. O halde �manda;
b�lg�ye
dayanan �radel� b�r tasd�k, kesb ve �ht�yar lâzımdır. Her
şey� çok �y� b�len şeytanın kâf�r sayılması, bu �k�nc�
unsurun bulunmamasındandır. O halde, yalnız "mar�fet"
�le �man olmaz. Çünkü kesb ve �ht�yar olmadan kalbde
hasıl olan şey, tasd�k değ�l, mar�fett�r. Z�ra b�r b�lg�n�n.
�manda aslolan "tasd�k" dereces�nde sayılab�lmes� �ç�n
onda, �rade ve �ht�yara dayanan kalp rızası ve tesl�m�yet
şarttır. Ancak, tasd�kte aranan �z'an'ın, "�t�kad-ı câz�m"
den�len kes�n olarak yakîn �fade etmes� şart
koşulmadığından; "zann-ı gâl�b" den�len avam
müslümanların tasd�k�, yan� "mukall�d�n �mam" Ehl-�
Sünnete göre kâf� ne makbul sayılmıştır. Bu g�b�
tasd�klere "�man-ı hükmî" den�r. 

SAYFA 3 İMAN NEDİR?KİTAP AYRACI



Tafs�l� İmanın Dereceler� ve İman Esasları: Tafsili
imanın birinci derecesi şu üç büyük esasa inanmaktır:
a) Allah Teâlâ'nın varlığına, birliğine, yegane yaratıcı ve
tek Ma'bûd olduğuna,

b) Hz. Muhammed (s.a.s)'ın Allah'ın kulu ve son
Peygamberi olduğuna, 

c) Ölümden sonra dirilmenin (ba'sü ba'de'l-mevt),
ahiretin ve ahiret ahvâlinin (Cennet ve nimetlerinin,

Cehennem ve azabının ve oradaki diğer gerçeklerin)

hak ve gerçek olduğuna yakınen inanmaktır.
Tafs�l� �manın �k�nc� dereces�;
"Âmentü'de ifadesini buları altı iman esasına; Allah'a,

Meleklerine, (bütün) kitaplarına, (bütün)

peygamberlerine, ahiret gününe (ve ahiret ahvaline) ve
kaza-kadere (hayır ve şerrin Allah'dan- O'nun yaratması
ve takdiri ile olduğuna) kesin olarak inanmaktır. Bu
esaslar, Kur'an-ı Kerim'de birçok ayetlerde belirtilmiştir
(el-Bakara, 2/177, 285; en-Nisâ, 4/ 136 )

Tafs�l� �manın üçüncü ve en yüksek dereces�,
Resulullah Hz. Muhammed (s.a.s.)'in, Allah Teâlâ
tarafından "Kitap" ve "Sünnet" ile tebliğ ettiği kesin
olarak bilinen ilâhî esas ve hükümlerin tamamına ve
her birine ayrı ayrı (murad-ı ilâhîye uygun olarak) iman
etmektir. Daha açık bir deyimle; Allah kelâmı olduğu
tevâtür yoluyla ve kesin olarak bilinen Kur'an ayetleri ile
Peygamberimizin sahih hadislerinde zikredilen namaz,

oruç, zekât ve hac gibi farz ibadetleri; adam öldürmek,

zina etmek, içki içmek, yalan söylemek gibi haramları,
hülâsa her türlü emir ve
yasakları, iman. amel ve ahlâk esaslarını ve her biri ile
ilgili dinî hükümleri gücü yettiğince öğrenerek
bunların farz, vâcip, haram veya helâl olduklarını tasdik
etmek ve hepsinin hak ve gerçek olduğuna ayrı ayrı
iman etmek, İslâm'da tafsili iman derecelerinin en
yükseğidir. Ancak, imanın bu derecesine ulaşabilmek,

çok geniş ve etraflı bir ilim sahibi olmayı, yani aslî
(itikadî) ve fer'î (fikhî amelî) bütün dinî esas ve
hükümleri ayrı ayrı öğrenip, herbirine irade ve ihtiyar ile
inanmayı gerektirir. Bu ise, ancak, bu nitelikte ilim ve
iman sahibi olan âlimlere, din bilginlerine nasib olur. O
halde tafsili imanın dereceleri, her müslümanın imkân
ve yeteneklerine göre değişir.
Gerçekte her şahıs, sahip olduğu ilim ve kabiliyet ile
orantılı olarak mükellef ve sorumludur. Bu bakımdan,

genel olarak herkes için farz kılman iman, imanın ilk
derecesi sayıları "İcmali iman"dır. Zira, İslâm dairesine
ancak bu ana kapıdan girilir. Ancak, bununla
yetinilmeyerek, İslâm inançlarının ana unsurları olan
iman esaslarını güç oranında öğrenmek, onlara
tereddütsüz inanarak iman derecelerinde yükselmek
her müslüman için gereklidir. Böyle olan kimseler,
takvâ yollarında ilerlemiş, imanlarını kuvvetlendirmiş,
olgunlaştırarak kemâle erdirmiş olurlar.

İslam Istılahında İmanın Manası, Hakîkat� ve
Rükûnler�

İslami ıstılah olarak "iman", Peygamberimiz Hz.

Muhammed (s.a.s)'in Allah (c.c.) tarafından getirdiği
kesin olarak bilinen haber, dini esas ve hükümlerin
doğru ve gerçek olduğuna tereddütsüz inanmak,

bunların tamamını iz'an ve kabul ile tasdik ve itiraf
etmektir. Yani Allah'a, Hz. Muhammed'in son
Peygamber olduğuna ve "Zarûrât-ı diniyye" diye
bilinen İslâmî esaslara, hükümlere ve haberlere, kesin
olarak inanmak, tamamını kabul ve itiraf etmektir.
Zarûrât-� d�n�yye; Peygamberimizden tevâtür yoluyla
naklolunan ve aklî delile muhtaç olmadan bilinen;

Kur'an'ın Allah kelâmı olduğu, ölümden sonra
dirilmenin ve âhiret hayatının hak olduğu; namaz,

oruç, zekât ve Hac gibi ibadetlerin farz; zinanın,

şarabın, faizin, adam öldürmenin ve yalan söylemenin
haram olduğu gibi İslâmî esas, hüküm ve haberlerdir.
Kesinlik ifade eden bu gibi dinî esaslara her
müslümanın tereddütsüz inanması gerekir.

Şer'î iman iki surette teşekkül eder. İcmal� veya
tafs�lî. Resulullah Hz. Muhammed (s.a.s.)'in tebliği
ettiği dini esas ve ilâhî hükümlerin tamamına, tafsilat
gözetmeden topluca inanmaya �cmal� �man denir.
Bunun da en özlü ifadesi; "Allah'tan başka ilâh
bulunmadığına ve Hz. Muhammed'in Allah'ın Rasûlü
olduğuna" kesin olarak inanmaktır. Bu iman, "Kelime-i
Tevhid" ve "Kelime-i şehadet" diye bilinen kesin "Lâ
�lâhe �llallah, Muhammedu'r-Resulullah" demek ve
bunu kalb ile tasdik etmekle olur. Bu, Şer'i imanın ilk
mertebesi ve İslâm binasına girmenin ilk şartıdır.
Çünkü bu cümlede, İslâm'ın iki ana rüknü ile bir
kimsenin iman etmesi zorunlu olan dini hakîkatların
esası ve özü toplu olarak vardır. Zira Allah Tealâ'nın
yegane hâlık ve tek mabud; Hz. Muhammed (s.a.s)'in
de Allah'ın Resulü olduğunu tasdik etmek, onun
haber verdiği bütün d�nî esaslara ve �lâhî
hükümlere topluca �nanmak demektir. Ancak, bu
dinî hükümlerin tamamını tek tek hemen
öğrenemeden, hepsine birden topluca iman edildiği
için, bu tür imana "İcmal� �man" denmiştir. Akıl ve
baliğ olan (akıllı ve erginlik çağına gelen) her şahsa,

"icmali iman"a sahip olmak şart ve farz ise de;

müm�ne yaraşan �manın bu �lk kademes�nde ve
İslâm'ın ana kapısında kalmayıp, d�n�n d�ğer �man
ve �badet esaslarını, amelî ve ahlâkî hükümler�n� -
gücü ve takat� n�sbet�nde- öğrenmes� ve bunlara
ayrı ayrı tafs�l� olarak �man etmes�d�r.

SAYFA 4 İMAN NEDİR?KİTAP AYRACI



Allah'a iman, iman şartlarının ilkidir. Allah'a iman, Allahu Teâlâ'nın varlığına ve birliğine inanmak
ve O'nu sıfat ve isimleriyle güzelce tanımaktır ve bütün dinlerin temelidir. 
Allah'a inanma, O'na dayanma ve ibâdette bulunma ihtiyacı, insan fıtratında vardır. Bu duygu,

insanla beraber doğmuş ve her devirde de var olmuştur. Allah'ın varlığına bir çok delilin olduğunu
gösteren şu âyet-i kerimeyi birlikte okuyalım; Şüphes�z semâvat ve arzın yaratılmasında, gece
�le gündüzün b�rb�r� peş�nden gelmes�nde, �nsanların faydasına olan şeyler�, den�zde
taşıyarak yüzüp g�den gem�lerde, Allah’ın gökten �nd�rd�ğ� b�r su �le ölmüş olan toprağı
d�r�ltmes�nde, yeryüzünde her çeş�t canlıyı yaymasında, rüzgârları ve yer �le gök arasında
emre hazır bekleyen bulutları döndürmes�nde elbette düşünen b�r topluluk �ç�n Allah’ın
varlığını ve b�rl�ğ�n� �spatlayan pekçok del�l vardır.” (Bakara 164) 
Rabbimiz bizi bir çok âyet-i kerime ile imana davet ediyor. Bir ayeti yine birlikte okuyalım; Size ne

oluyor ki; Resûl s�z� Rabb�n�ze �man etmeye davet ett�ğ� hâlde, Allah’a �man etm�yorsunuz?
Hem muhakkak k� s�zden, (�man edeceğ�n�ze da�r) kes�n b�r söz almıştı. Şayet �man etm�ş
k�mselersen�z (bu çağrının ve sözünüzün gereğ�n� yer�ne get�r�n) (Hadîd  8) buyuruyor.
Allah'a inanan ve sevgiyle bağlanan kimse, inançsızlığın verdiği korkunç ızdırap ve elemlerden

kurtulur. Allah'a iman eden kimsenin, kendine de, başkalarına da hiçbir zararı dokunmaz. 

- 0 5 -

K İ T A P  A Y R A C I



Kanunun olmadığı yerlerde bile Allah'ın onu her an gördüğü inancı, işlediği kötülüklerin cezasız

kalmayacağı korkusu, onu kötülüklerden alıkoyar. Değil kötülük, bilakis elinden geldiğince herkese

iyilik yapmaya, faydalı olmaya çalışır.

Allah'a îman eden k�ş�
1- Hakka ve hukuka r�ayet eder

2- Ahlaksızlık yapmaz
3- Tevazu sah�b� olur

3- Sıkıntı ve belalara karşı tevekkül eder ve tesl�m olur
4- Ölümden korkmaz

5- Sağlıklı ve sıhhatl� olur
Daha sayamayacağımız b�r çok güzell�klerde vuku bulur.

Bediüzzaman Said Nursî'nin; "İman, �nsanı �nsan eder; belk�, �nsanı sultan eder.
Hak�kî �manı elde eden adam kâ�nata meydan okuyab�l�r” (Sözler)
Allah’ı tanıyan ve �taat eden, z�ndanda da olsa baht�yardır. O’nu unutan, sarayda da olsa
z�ndandadır, bedbahttır. (Asa-yı Musa)’ ’ifadelerini tefekkür edip Allah'a iman etmenin her iki

âlem içinde ne kadar büyük bir kazanç olduğunu fehmetmeye çalışalım; Yani Allah'ı tanıyan ve

ona kulluk görevlerini yerine getiren insan, sıkıntılar yaşasa da huzurludur. Çünkü o sıkıntıların

ebedî saadete giden birer merdiven olduğu bilincindedir, o gözle bakar, Zahiren zindanda olsa da

mânen sarayda gibi olur. Allah'ı tanımayan, ona kul olmayı reddeden insan ise zahirde mutlu gibi

görünsede mânen zindandadır, çünkü huzuru geçici dünya da arayarak fıtratına aykırı

davranmıştır. Bütün dünya onun olsada huzur bulamaz.

Rabb�m�z! Şüphes�z k� b�z: ‘Rabb�n�ze �man ed�n!’ d�ye �mana davet eden b�r davetç�y� �ş�tt�k
ve �man ett�k. Rabb�m�z! Günahlarımızı bağışla, kötülükler�m�z� ört ve Ebrar olanlarla (çokça
�y�l�k yapanlarla) beraber canımızı al.” (3/Âl-� İmran 193)

- 0 6 -

K İ T A P  A Y R A C I



"Onlar, Allah'ın em�rler�ne (�syan ed�p) karşı
gelmezler ve emrolundukları şeyler� (aynen)
yaparlar."  (Tahr�m Sures� 6)
"Göklerde ve yerde ne varsa heps� O'nundur.
O'nun katındak�ler O'na �badet etmekte
(asla) k�b�r göstermezler ve (asla)
yorulmazlar. Gece ve gündüz durmadan
(yorulmadan) O'nu tesb�h (ve takd�s)
ederler." (Enb�yâ Sures� 19-20).
"Gökler� ve yer� yoktan var eden, melekler�
�k�şer, üçer ve dörder kanatlı elç�ler yapan
Allah'a hamdolsun. O, yaratmada d�led�ğ�ne
(d�led�ğ�n�) artırır. Muhakkak k� Allah her
şeye kad�rd�r."  (Fâtır Sures� 1)
Ayrıca Peygamber (s.a.s), Cibril (a.s)'i insanlardan
biri (Ashab'dan Dihyetü'l-Kelbî) suretinde
gördüğünü meşhur Cibril hadisinde beyan
etmiştir.  (Buhârî, İman, 1; Müslim, İman, 1). Bu
ayetlerden ve onları açıklayıp manaca
destekleyen pek çok sahih hadislerden, 

her Müslümanın melekler hakkında, aşağıda
sıralanan özell�kler�ne �nanması
gerekmekted�r:
1.Melekler, Allah Teâlâ'nın yarattığı kullarıdır.
Öyle ise onlar, Hak Teâlâ'nın -haşa- kızları,
çocukları olmadıkları gibi, asla düşmanları da
değildir
2. Melekler, Allah'ın emirlerine harfiyen
bağlıdırlar. O'na asla karşı gelmez ve isyan
etmezler, herhangi bir yasağını çiğnemezler,
günah işlemezler. 
3. Meleklerin, nuranî mahiyetlerine uygun
(yaptıkları iş ve vazifelerine göre) ikişer, üçer,
dörder kanatları vardır. 
4. Kur'ân'a ve Sünnete göre melekler, gözle
görülmeyen, nurdan (ışıktan) yaratılmış
olmalarına rağmen, Cenab-ı Hak onlara,

gerektiğinde diledikleri kesif cisimler ve insan
şekline girerek görünme gücünü bağışlamıştır. 
(M. Said Ramazan el-Butî, Kübrâl-Yakîniyyât el-Kevniyye, s. 271-278; A. A. Aydın
İslâm İnançları, I, 402-403).

"Melek" kelimesi, yetkili dilcilere göre Arapça bir
kelime olup, "elûk" veya "elûke" kökünden gelir.
Elûk; götüren, elûke de: haber götüren
manasınadır. Melek kelimesi lügat bakımından;

haberci, elçi, kuvvet ve iktidar sahibi, tedbir ve
tasarruf manalarına gelmektedir.
İslâm d�n�nde ise; melek denince, akla önce,

peygamberlere gönderilen ilâhî elçiler; sonra,

insanlar ve kâinat üzerinde Allah (c.c.) namına
tasarrufta bulunan ve O'nun emirlerini ve verdiği
vazifeleri aynen yerine getiren manevî varlıklar
gelmektedir.
Kur'ân-ı Kerim'in birçok ayetlerinde meleklerin,

kâinattaki bütün varlıklar gibi bağımsız olarak
yaratılan, fakat insanlara ve diğer canlı ve maddî
yaratıklara mahsus olan yeme, içme, uyuma ve
evlenme gibi sıfatlardan; erkeklik ve dişilik gibi
cinsiyetten ve her çeşit günah işlemekten uzak,

daima Allah'ı tenzih ve tesbih eden nuranî lâtif
varlıklar olduğu bildirilmiştir. Bu özellikleri
sebebiyle, Cenab-ı Hak tarafından kendilerine
verilen her türlü işleri yapmaya, en kısa
zamanda en uzak yerlere süratle gitmeye,

diledikleri şekil ve surette görülmeye muktedir
olan, Hak Teâla'nın mükerrem kulları, şerefli ve
kutsal yaratıklarıdır. Nitekim Kur'ân-ı Kerim'de
şöyle buyrulur:

- 0 7 -

K İ T A P  A Y R A C I



Bu konuda Resulullah (s.a.s)'den Hz, Ömer (r.a)'ın
rivayet ettiği meşhur hadiste, Peygamberimiz
(s.a.s), vahiy meleği Cibril (a.s) ile konuşmuş,
kendisine "İman nedir?" diye sorduğunda
Resulullah (s.a.s), şöyle cevap vermiştir:
"İman; Allah'a, melekler�ne, k�taplarına,
peygamberler�ne, ah�ret gününe, hayr�yle
şerr�yle kadere �nanmaktır."  (Müslim, İman 1;
ayrıca Buharî, Ebu Davud, Tirmizî ve Nesaî de
benzerlerini rivayet etmişlerdir).
Kur'ân-ı Kerim'in beyanına göre melekleri, şu üç
büyük grupda toplamak mümkündür:
A) "İlliyyûn, Mukarrebûn" diye anılan melekler.
Bunlar, daima Allah Teâlâ'yı tenzih ve tehlil ile
O'na ibadet ve taatla meşguldürler.
Muhabbetullah (Allah sevgisi) ile istiğrak
halindedirler.
B) "Müdebbirât" diye bilinen melekler olup, bu
kâinatın nizam ve intizamını temin etmekle
görevlidirler. Allah Teâlâ'nın yerlerde ve göklerde
irade ve kudretinin tecellisine aracılık ederler.
C) Her şeyden önce, peygamberlere vahyi ilâhîyi
ulaştırmakla görevli olan ilahî elçilerdir. Bunlar
genellikle bütün insanların ruhî halleri ve
tekâmülleri ile meşguldürler. İnsanlarla ilgili
çeşitli görevleri vardır.
Gerçek şudur ki; bütün meleklerin ne gibi
görevleri olduğunu tafsilâtıyla bilmemize imkân
yoktur. Ancak Kur'ân-ı Kerim, meleklerin bazı
görevlerini ve her göreve göre onlara verilen
melek ismini haber vermiştir. 
"Rabb�m�z Allah'tır dey�p dosdoğru yolda
yürüyenler�n üzerler�ne (müjdec�) melekler
�ner. Onlara: Korkmayın, mahzun da olmayın,
s�ze vaded�len cennetle sev�n�n. S�z�n dünya
hayatında da ah�rette de dostlarınız b�z�z." 
 (Fuss�let Sures� 30-31) 
"Han� s�z Rabb�n�zden �mdat (yardım)
�stem�şt�n�z. O da; 'Ben s�ze b�rb�r� ardından
gelen b�n melekle �mdat ed�yorum.' d�ye
duanızı kabul etm�şt�."  (Enfâl Sures� 9-10). 
"Sûr üfürülünce, Allah'ın d�led�ğ�nden başka
göklerde ve yerde ne varsa heps� (düşüp)
ölür(ler). Sonra Sûr'a b�r daha üflen�nce,
(ölüler d�r�lerek) ayağa kalkıp bakışır
dururlar."  (Zümer Sures� 68).

Melekler Neden Görünmezler?
Melekler, nurdan yaratılan, ruhanî ve lâtif
varlıklar oldukları için, kendilerine mahsus olan
bu mahiyet ve hakikatlari onların insan gözüne
görünmesine engel teşkil eder. Çünkü, maddî
olan insan gözü, melekler gibi nuranî, lâtif ve
soyut varlıkları görebilecek şekil ve vasıfda
yaratılmamıştır. Ancak Cenab-ı Hak, hidayet
rehberi olarak gönderdiği üstün vasıflı insanlar
olan peygamberlerine bu kuvveti verdiğinden,

yalnız onlar melekleri hakikî hüviyetleri veya
Allah'ın dilediği surette görebilirler.
Melekler, yaratılan bu âlemin, göklerde ve
yeryüzünde nizam ve intizamını sağlayan
Allah'ın ruhanî yaratıkları, insanları koruyan,

onlara hayrı ve iyiliği ilham eden, yaptıkları işleri
yazan şerefli kâtipler, nuranî yüce varlıklardır.
Bu esasa göre, vahye ve peygamberl�ğe, hatta
ah�rete ve gayb�yyât den�len "ah�ret
ahval�"ne, cennet ve cehenneme �nanmak,
ancak meleklere �man etmekle mümkün
olur. O hâlde peygamberlere ve onlara indirilen
semavî kitaplara inanmadan önce, onlara
peygamberliği getiren, vahyi ve kitapları indiren
"meleklerin varlığına" kesin olarak inanmak
lâzımdır. Bu bakımdan, "meleklere iman",

"peygamberlere iman" demektir. Melekleri inkâr
ise, peygamberliği de inkâr sayılır. İşte bu
sebepledir ki, meleklere iman; "iman esasları"
arasında "Allah (c.c)'a iman"dan sonra yer
almıştır.
Nitekim Kur'ân-ı Kerim'de; Allah'a imandan
sonra meleklerine, daha sonra kitaplarına ve
peygamberlerine iman etmek emredilmiştir:
Bakara sûresi 285. ayetinde şöyle buyurulur:
"Peygamber, Rabb�nden kend�s�ne �nd�r�lene
(Kur'an'a) �nandı, mü'm�nler de �nandılar. Her
b�r� Allah'a, melekler�ne, k�taplarına ve
peygamberler�ne �nandı..."
Esasen diğer iman esaslarına (ahirete, kaza ve
kadere) iman etmek de her şeyden önce Allah
Teâlâ'ya, sonra O'nun meleklerine inanmakla
mümkün olur. Bu bakımdan meleklere iman,

Kur'an'da, Allah'a imandan hemen sonra
zikrolunmuştur.

- 0 8 -

K İ T A P  A Y R A C I



Kur’ân’da “rasûl” (elçi) ve "nebî” (haber getiren)

kelimeleri ile ifade edilen “PEYGAMBER”, Farsça
bir kelime olup nebî kelimesi ile aynı anlamda
yani “haber getiren” demektir. Resul ile Nebi
arasında şöyle bir fark vardır: Kendisine kitap
indirilen Peygambere Resul; Kendisine kitap
indirilmeyip kendisinden önceki Peygamberlere
indirilen kitaplarla amel eden Peygambere Neb�
denir.
Bu tarife göre her Resul, aynı zamanda Nebi'dir,
fakat her Nebi Resul değildir. Peygamberimiz
(sas) hem nebî hem resuldür. Peygamberlerin
ilki, Hz. Adem sonuncusu ise Hz. Muhammed’dir.
Bediüzzaman’a göre, güneş için ışık ne ise,

Ulûhiyet için de peygamberler odur. Güneş nasıl
kendisini ışığıyla ilân ediyorsa, kâinatta eserlerini

sergileyen bir Ulûhiyet de, bütün bunları

aydınlığa çıkaracak ve kâinatın ne anlama

geldiğini şuur sahiplerine bildirecek olan

elçilerini gönderecektir. Bu elçilere

peygamberler diyoruz.(Sözler)

Peygamberler, iman esaslarında aynı mesajı

getirmekle birlikte, zamanlarının ve

ümmetlerinin durumlarına göre teferruatta

farklılaşabilen şeriatler getirmişlerdir.

Bediüzzaman bu durumu, farklı İlâhî isimlerin

başka başka tecellîler istemesiyle açıklar.

Böylelikle, farklı ümmetleri farklı terbiyeler

altında yetiştirmek ve onların her birini belli

isimlerinin tecellîlerine mazhar kılmak suretiyle,

insan neslinden pek çok çeşitli mahsulât

aldırmıştır.

Nihayet insanlık tek bir peygamberin şeriati

altında toplanabilecek seviyeye geldiğinde, daha

önce gönderilen bütün peygamberlerin

müjdelediği Âh�rzaman Peygamber�
Muhammed Aleyh�ssalâtü Vesselâm gelmiş

ve insanlığa kıyamete kadar bâki olacak dini

getirmiştir. Bu itibarla, İslâmiyet, daha önceki

bütün dinlerin bütün güzelliklerini kendisinde

toplamış, Müslümanlar da bütün peygamberleri

ve onların getirdiklerini Âhirzaman

Peygamberinin vasıtasıyla öğrenmiş ve hepsine

birden iman etmiş olmaktadırlar. 

Bediüzzaman, bu durumun Müslümanları çok

farklı bir konuma getirdiğine işaret eder: “[Başka

dinlerin mensupları] onlar bir Peygamberi inkâr

etse, diğerlerine inanabilirler. Peygamberleri

bilmese de, Allah’a inanabilir. Bunu da bilmezse,

kemalâta medar bazı seciyeleri bulunabilir. 

Fakat b�r Müslüman, en âh�r ve en büyük ve
d�n� ve davet� umumî olan Âh�rzaman
Peygamber� Aleyh�ssalâtü Vesselâmı �nkâr
etse ve z�nc�r�nden
çıksa, daha h�çb�r peygamber�, hattâ Allah’ı
kabul etmez. Çünk� bütün peygamberler� ve
Allah’ı ve kemalâtı onunla b�lm�ş. Onlar
onsuz kalb�nde kalmaz. Bunun �ç�nd�r k�,
esk�den ber� her d�nden İslâm�yete g�r�yorlar.
Ve h�ç b�r Müslüman, hak�kî Yahud� veya
Mecusî veya Nasranî olmaz. Belk� d�ns�z olur,
sec�yeler� bozulur; vatana, m�llete muzır b�r
halete g�rer.” Asâ-yı Musa

- 0 9 -

K İ T A P  A Y R A C I



Peygamberlere �mana da�r ayetler;
1.Bir kısım peygamberleri sana daha önce
anlattık, bir kısmını ise sana anlatmadık. Ve
Allah, Mûsâ ile gerçekten konuştu. (Nisâ, 4/164)

2.Andolsun ki biz her ümmete, "Allah’a kulluk
edin, sahte tanrılardan uzak durun" diyen bir elçi
gönderdik. Onlardan kimini Allah doğru yola
iletti, kimileri de saptırılmayı hak ettiler.
Yeryüzünü dolaşın da hak dini yalanlayanların
âkıbetinin ne olduğunu görün.(Nahl, 16/36)

3.Allah’ı ve peygamberlerini inkâr edenler, Allah
ile peygamberlerini birbirinden ayırmak
isteyenler, "Bir kısmına inanırız ama bir kısmına
inanmayız" diyenler ve bunlar arasında bir yol
tutmak isteyenler yok mu, işte gerçek kâfirler
bunlardır ve biz kâfirlere alçaltıcı bir azap
hazırlamışızdır"(Nisa,150-151)

4.Allah’a ve peygamberlerine iman edip

onlardan hiçbirini diğerlerinden ayırmayanlara

gelince; işte Allah bir gün onlara mükâfatlarını

verecektir. Allah çok bağışlayıcıdır ve sonsuz

rahmet sahibidir."(Nisa,152)

Peygamberlere �mana da�r had�sler;
"Benimle benden önceki diğer peygamberlerin

misali, şu adamın misali gibidir: Adam

mükemmel ve güzel bir ev yapmıştır, sadece

köşelerinin birinde bir kerpiç yeri boş kalmıştır.

Halk evi hayran hayran dolaşmaya başlar ve (o

eksikliği görüp): "Bu eksik kerpiç konulmayacak

mı?" der. İşte ben bu kerpiçim, ben

peygamberlerin sonuncusuyum."(Buhari)

"Her peygambere mutlaka insanların inanmakta

olageldikleri şeyler cinsinden bir mucize

verilmiştir. Ama bana verilen (mucize) ise

vahiydir ve bunu bana Allah vahyetmiştir. Bu

sebeple Kıyamet günü, diğer peygamberlere

nazaran etbâı en çok olan peygamberin ben

olacağımı ümit ediyorum."(Buhari)

- 1 0 -

K İ T A P  A Y R A C I



Kitaplara iman, iman şartlarından biridir. Allah
Teâlâ insanlara gönderdiği Peygamberlerin bir
kısmına, birer de kitap indirmiştir. Bu kitaplarda
Allah, insanlara emir ve yasaklarını bildirmiş;
onlara iyiyi, güzeli öğretmiş, doğru yolu
göstermiştir. İşte bu kitaplara, Allah'ın kitapları
mânasına İlâhî K�taplar denir. Ayrıca semâvî
k�taplar, mukaddes k�taplar adı da verilir.
İslâm dîni Allah'ın indirdiği bütün İlâhî Kitaplara
inanmayı emreder. Bu îmanın özü şudur: Her
Peygambere vahiy gelmiştir. Bâzı
Peygamberlere gelen vahiyler, bir araya
getirilerek müstakil birer kitap halini almıştır.
Kendilerine kitap verilmeyen peygamberler ise,

daha önce indirilmiş olan İlâhî bir kitaba tâbi
olmuş, onun hükümlerini, gönderildikleri
insanlara anlatmışlardır.
Kur'an, en son İlâhî Kitaptır. Son Peygamber Hz.

Muhammed'e (asm) indirilmiştir. Kur'an'da
çeşitli peygamberlerden bahsedilmekte ve bu
peygamberlerden bazılarına kitaplar verildiği
anlatılmaktadır. Her Müslüman, Kur'an'a
inandığı gibi, Kur'an'ın haber verdiği bu İlâhî
kitaplara da inanmalıdır.
Kur'an'dan önce indirilmiş olan İlâhî Kitaplar
ikiye ayrılır:
1. Büyük kitaplar, 2. Küçük kitaplar.
Büyük k�taplar dört tanedir. İsimleri: Tevrât (Hz
Musa’ya), Zebûr (Hz Davud’a), İnc�l (Hz İsa’ya) ve
Kur'an-ı Ker�m (Peygamberimiz Hz
Muhammed (sav)’e)'dir.
Küçük k�taplara ise sahifeler mânasına gelen
"Suhuf" denir. Kendilerine suhuf verilen
peygamberler: Hz Âdem (10 sahife), Hz Şît (50
sahife), Hz İdr�s (30 sahife) ve Hz İbrah�m (10
sahife)’dir.

Kur'an'dan önce gelen ve bugün elde mevcut

bulunan İlâhî Kitapların hiçbiri, Allah'ın

peygamberlerine indirdiği semavî kitapların

orijinali değildir. Bunların zamanla asıl nüshaları

kaybolmuş, insanlar tarafından yeniden

yazılmışlardır. Bu yüzden de içlerine hurafeler ve

bâtıl inançlar karışmıştır. 

 

Biz Müslümanlar, Hz. Mûsâ, Hz. Dâvud ve Hz.

İsâ(as)’ya Tevrat, Zebûr ve İncil adını taşıyan İlâhî

kitaplar gönderildiğine ve bu kitapların hak ve

tevhid dînine aykırı hiçbir hüküm taşımadığına

inanırız. Fakat ne var ki, bu kitaplar sonradan

muhafaza edilemeyerek asılları kaybolmuştur.

Bugün Yahudi ve Hıristiyanların ellerinde

bulunan kitapların içinde, peygamberlere

indirilmiş olan vahiylerden hiçbir şey yoktur

diyemeyiz. Fakat, içine hurâfe ve bâtıl itikatların

karıştığı da bir vâkıadır. Bu sebeple, bu kitaplara

karşı ihtiyatlı davranırız. İçinde bulunan Kur'an'a

uygun hükümlerin, vahiy mahsulü olduğunu

kabûl ederiz. Kur'an'a zıd düşen hükümlerin ise,

sonradan o kitaplara ilâve edildiğine ihtimal

veririz. O kitapların Kur'an'a uygunluk veya zıd

düşme durumu söz konusu olmayan

haberlerinde ise, sükût ederiz. Ne kabul, ne de

reddederiz. Çünkü onların vahiy eseri olma

ihtimali olduğu kadar, olmama ihtimali de

vardır.

Bu hususta Ebû Hüreyre (ra) şöyle demiştir: "Ehl-i

Kitab, Tevrat'ı İbranice (metni) ile okurlar, Arap

diliyle de Müslümanlara tefsir ederlerdi. Bu

hususta Resûlüllah (asm) ashabına şöyle
buyurdu:
- Siz ehl-i kitabın sözlerini ne tasdik, ne de tekzib

ediniz. Ancak dey�n�z k�: "B�z Allah’a, b�ze
�nd�r�lene (Kur’an’a), İbrah�m, İsma�l, İshak,
Yakub ve Yakuboğullarına �nd�r�lene, Mûsâ
ve İsa’ya ver�len (Tevrat ve İnc�l) �le bütün
d�ğer peygamberlere Rab’ler�nden ver�lene
�man ett�k. Onlardan h�çb�r�n� d�ğer�nden
ayırt etmey�z ve b�z ona tesl�m olmuş
k�mseler�z.” (Bakara, 136)

- 1 1 -

K İ T A P  A Y R A C I



"Bu (Kur’an) da b�z�m �nd�rd�ğ�m�z bereket
kaynağı b�r k�taptır. Artık ona uyun ve
Allah’a karşı gelmekten sakının k� s�ze
merhamet ed�ls�n." (En'âm, 155).
"İşte bu (Kur’an) da, bereket kaynağı,
kend�nden öncek�ler� (�lâhî k�tapları)
tasd�k eden ve şeh�rler anasını (Mekke’y�)
ve bütün çevres�n� (tüm �nsanlığı)
uyarasın d�ye �nd�rd�ğ�m�z b�r k�taptır..."
(En'âm, 92).
"Hâlâ Kur’an’ı düşünüp anlamaya
çalışmıyorlar mı? Eğer o, Allah’tan başkası
tarafından (�nd�r�lm�ş) olsaydı, mutlaka
onda b�rçok çel�şk� bulurlardı. (N�sâ, 82).

Kur'an, 23 senede âyet âyet, sûre sûre nâzil
olmuştur. Peygamber Efendimiz kendisine nâzil
olan âyet ve sûreleri yanında bulunan
sahâbelerine okur, sahâbeler de onu ezber
ederler, bir kısmı da yazardı. Bundan ayrı olarak,

Peygamber Efendimizin vahiy kâtipleri vardı.
Bunlar nâzil olan âyetleri ve sûreleri özel olarak
yazmakla vazifeli idiler. Gelen âyet ve sûrenin
nerede yer alacağı, Kur'an'ın neresine gireceği
de bizzat Peygamberimize Cebrâil (as)
vasıtasıyla bildiriliyor, o da vahiy kâtiplerine tarif
ederek, gerekeni yaptırıyordu. Böylece Hz.
Peygamber�n sağlığında Kur'an'ın tamamı
yazılmış, nereye ney�n g�receğ� bell�
olmuştur. Bununla beraber, Hz. Peygamber'in
sağlığında Kur'an, henüz  kitap hâlinde bir araya
toplanmış değildi. Sayfalar halinde sahabeler
arasında dağınık olarak bulunuyordu. Hz. Ebû
Bekir'in hilâfeti zamanında görülen lüzum
üzerine Zeyd bin Sâbit'in başkanlığında vahiy
kâtiplerinden ve kuvvetli hâfızlardan müteşekkil
bir komisyon kuruldu. Kur'an'ın bir cilt hâlinde
bir araya toplanma işi, bu komisyona havale
edildi. Ashabdan herkes, elinde yazılı bulunan
Kur'an sayfalarını getirip bu komisyona teslim
ettiler. Hâfızların ve vahiy kâtiplerinin elbirliği ile
çalışmaları sonunda sayfalar, sûre ve âyetler
Peygamberimizin tarif ettiği şekilde yerli yerine
kondu. Böylece Kur'an, Mushaf adıyla tek kitap
hâline getirilmiş oldu.

Kur'an'ın sâh�p olduğu mez�yet ve özell�kler,
âyetlerde ve hadîslerde şu şek�lde beyan
buyurulmuştur:

(O sayılı günler), �nsanlar �ç�n b�r h�dayet
rehber�, doğru yolun ve hak �le batılı
b�rb�r�nden ayırmanın apaçık del�ller�
olarak Kur’an’ın kend�s�nde �nd�r�ld�ğ�
Ramazan ayıdır… (Bakara, 185).
(Resûlüm!) Sana bu mübarek K�tab'ı,
âyetler�n� düşünsünler ve aklı olanlar
öğüt alsınlar d�ye �nd�rd�k.  (Sâd, 29).
De k�: “Her k�m Cebra�l’e düşman �se,
b�ls�n k� o, Allah’ın �zn� �le Kur’an’ı; öncek�
k�tapları doğrulayıcı, mü’m�nler �ç�n de b�r
h�dayet rehber� ve müjde ver�c� olarak
sen�n kalb�ne �nd�rm�şt�r.”" (Bakara, 97).

Bir gün Hz. Ali şöyle dedi: "Bakınız, ben

Resûlüllah'dan (asm): "Yakında f�tneler
kopacaktır" buyurduğunu işittim. Bunun

üzerine, "Ey Allah'ın elç�s�, bu f�tnelerden
kurtuluşun çares� ned�r?" diye sordum.

"Allah'ın k�tabı, Kur'an'dır" buyurdular. (Daha
sonra Hz. Peygamber, Kur'an'ın özell�kler�n�
şöyle açıkladı:) Onda, s�zden öncek�ler�n
tar�h�, sonrak�ler�n�n haber� ve aranızdak�
meseleler�n hükmü vardır. O, Hak �le Bâtılı
b�rb�r�nden ayıran kes�n b�r hükümdür. Her
k�m h�dâyet� ondan başkasında ararsa, Allah
onu şaşırtır. O, Allah'ın kopmayan sağlam �p�,
kuvvetl� f�k�r k�tabı ve doğru yoldur. O,
akılların sapıtıp şaşırmamasına ve d�ller�n
karışmamasına yegâne sebebd�r. Kur'an, �l�m
adamlarının doymadığı, asla tekrarlan-
maktan esk�meyen ve hayret veren
üstünlükler� b�t�p tükenmeyen b�r k�taptır.
Y�ne O, öyle eşs�z b�r eserd�r k�, c�nler dah�
onu d�nled�ğ� zaman, "B�z, doğruluk ve
olgunluk yolunu gösteren hâr�kulâde b�r
Kur'an d�nled�k" demekten kend�ler�n�
alamamışlardır. Ona dayanarak konuşan
doğru söylem�ş, O'nu tatb�k eden sevab
kazanmış, O'nunla hükmeden adâlet etm�ş
ve �nsanları O'na dâvet eden dosdoğru yola
yöneltm�ş olur. (Hâris bin A'ver'den rivayet

edilmiştir)

  “Kur’an okuyunuz. Çünkü Kur’an, kıyamet
gününde kend�s�n� okuyanlara şefaatçı
olarak gelecekt�r” (Müsl�m, Müsâf�rîn 252.)

- 1 2 -

K İ T A P  A Y R A C I



meydana geldiği günü Kur'an, "zelzele saati"

(Hacc Suresi 2) ve "Kıyamet Günü"* (Kıyâme,

Suresi 1) diye adlandırır. Kıyamet Günü'nden

sonra Allah'ın takdir ettiği bir zamanda insanlar

yeniden hayat bularak kabirlerinden kaldırılacak

ve "Mahşer" denilen düz bir sahada (Hicr Suresi

25), hesabı süratle gören Allah'ın (Âli İmrân

Suresi 19) huzurunda, dünyada yaptıklarının

hesabını (Hakka Suresi 19, 37) vermek üzere

toplanacaklardır (Casiye Suresi 26). Hesapların

görülmesinden sonra bir kısım insanlar iyilikleri

nedeniyle Cennet'e, diğerleri ise, inkâr ve

kötülükleri nedeniyle Cehennem'e gideceklerdir.

“Güneş katlanıp dürüldüğünde, yıldızlar kararıp

döküldüğünde, dağlar yürütüldüğünde, kıyılmaz

mallar bırakıldığında, vahşi hayvanlar bir araya

toplandığında, denizler kaynatıldığında, ruhlar

bedenlerle birleştirildiğinde, diri diri toprağa

gömülen kızlara: ‘Hangi günahtan dolayı

öldürüldünüz?’ denildiğinde, amel defterleri

açıldığında, gök sıyrılıp açıldığında, cehennem

kızıştırıldığında ve cennet yaklaştırıldığında

herkes (hayır ve şerden) ne getirmiş olduğunu

anlar.” 

"Son" ve "Sonra Olan" anlamında Arapça bir
kelime olan "Âhiret", "Âhir" kelimesinin müennes
(dişi) şeklidir. Lügatte "Evvel" kelimesinin zıddı
olarak kullanılır. İslâm literatüründe bu kelime
"Öbür Dünya" manasında kullanılmıştır.
Dünya, canlıların yaşadığı evvelki âlem, ahiret ise
son âlemdir. Bu kelimeler bazen "dâr=yurt"
kelimesiyle birlikte kullanılır (Ankebût Suresi 64),

Dâr-ı Dünya ve Dâr-ı Ahiret gibi. Bazen de tek
başına kullanılır (Bakara Suresi 220).

Dünya, yakın ikamet yeri; Ahiret, son ikamet
mahallidir. Kıyâmetin kopmasından sonra
başlıyacak zamana âh�ret günü dendiğine göre,

âh�rete îman; her şey gibi dünyanın da
ömrünün biteceğine, sonra bir başka şekle
gireceğine, insanların tekrar dirilip kabirlerinden
kalkacağına, dünyada yaptıklarından dolayı
hesaba çekileceklerine, amel defterlerinin
ellerine verileceğine, sırat köprüsünden
geçileceğine, iyilerin cennete, kötülerin
cehenneme gireceğine inanmak demektir.  

Allah'u Teâlâ, içinde yaşadığımız bu Dünya'yı ve
üzerindeki bütün varlıkları geçici bir zaman için
yaratmıştır. Bir gün dünya ve dünyadaki bütün
insanlar, canlı ve cansız varlıklar yok olacaktır.
Dağlar, taşlar, yerler, gökler parçalanacak (Karia
Suresi 4-5), Allah'tan başka tüm âlem son
bulacaktır (Rahman Suresi 27). Bu hadiselerin

- 1 3 -

K İ T A P  A Y R A C I



Tekvîr Suresinin ilk 14 âyetinde iman
hakikatlerinden biri olan haş�r, yani öldükten
sonra dirilme ve mahşere çıkma, iki kere iki dört

eder katiyetinde ispat edilmektedir. Ahiretin

varlığı hakikati gayet ehemmiyetli

olduğundandır ki, Kur’an-ı Kerim’de tekrar

tekrar, insanın yeniden diriltilip hesaba

çekileceğinden ve buna göre mükafaat veya

ceza göreceğinden ısrarla bahsediliyor. Rûm
Sures� 50. Ayet: Allah'ın rahmet�n�n eserler�ne
bak! Yeryüzünü ölümünden sonra nasıl
d�r�lt�yor. Şüphe yok k� O, ölüler� de elbette
d�r�ltecekt�r. O, her şeye hakkıyla gücü
yetend�r. 
Her geceden sonra sabahın, her kıştan sonra

baharın gelmesi gibi, haşrin sabahı, o büyük

saatten doğacağına delil ve işârettir. (İşârât-ül

İ'caz) Her kış mevsiminden sonra bir bahar

geliyor. Güz mevsiminde ölen, kışı ölü olarak

geçirdikten sonra bahar mevsiminde yeniden

diriltilen milyarlarca bitki ve hayvan, öldükten

sonra diriltilme hakikatinin en güzel misali değil

midir? Bir baharda diriltilen canlıların sayısı

Adem Aleyhisselam’dan kıyamete kadar gelmiş

ve gelecek bütün insanların sayısından binlerce

defa daha fazladır. Bütün insanlar, yalnız bir

baharda yaratılan sineklerin sayısı kadar bile

değildir. Her sene bitki ve hayvanlardan üç yüz

bin canlı türü yeniden diriltiliyor. Her canlı

türünün ise milyarlarca ferdi bulunuyor. Sinekler

ise sadece üç yüz bin canlı türlerinden sadece

bir tek türdür.

“İnsan kend�s�n� b�r nutfeden yarattığımızı
görmez m�? Ş�md� o açıktan açığa b�ze
düşman kes�l�yor.Kend� yaratılışını unutup
b�ze örnek get�rmeye kalkışıyor ve ‘Şu
çürümüş kem�klere k�m can verecekm�ş?’
d�yor.De k�, k�m onları �lk başta yaratmış �se o
d�r�ltecek. O yaratmanın her türlüsünü b�l�r.”
(Yas�n Sures� 77-79) “Çürümüş kemikleri kim

diriltecek?” diye itiraz eden, hakikate karşı

gözleri kör, kulakları sağır olan zavallılara ne

demeli? Yine Kur’an-ı Kerim'in ifadesiyle “Onu ilk

önce kim yaratmışsa O diriltecek.” diye cevap

veriyor. "Ey sersem! Sen diyorsun: "Nasıl bu koca

memleket tahrip edilip başka yere kurulacak?"

İşte görüyorsun ki her saat, senin aklın kabul

etmediği o tebdil-i diyar gibi çok inkılablar,

tebdiller oluyor. Şu toplanmak, dağılmak ve şu

hallerden anlaşılıyor ki bu görünen süratli

içtimalar, dağılmalar, teşkiller, tahripler içinde

başka bir maksat var. Bir saatlik içtima için on

sene kadar masraf yapılıyor. Demek bu

vaziyetler maksud-u bizzat değiller. Bir temsildir,

bir taklittirler. O zat mu'cize ile yapıyor. Tâ

suretleri alınıp terkip edilsin ve neticeleri

hıfzedilip yazılsın. –Nasıl ki manevra meydan-ı

imtihanının her şeyi kaydediliyordu ve

yazılıyordu.– Demek, bir mecma-ı ekberde

muamele, bunlar üzerine devam edip dönecek.

Hem bir meşher-i a'zamda daimî gösterilecek.

Demek şu geçici, kararsız vaziyetler; sabit

suretler, bâki meyveler veriyorlar." (Sözler)

- 1 4 -

K İ T A P  A Y R A C I



Şu halde kazâ ve kadere îman; Allah'ın her şey'i
bildiğine, ezelde programladığına, sonra da
zamanı gelince eşya ve olayları o bilgi ve
programa göre yaratmakta olduğuna
tereddütsüz olarak îman etmektir. 
Alemde Hayrın Yanında Şerler de
Yaratılmaktadır. Hayrı da, şerri de yaratan
Allah'tır. Bu inanış, Kadere îmanın bir cüz'üdür.
Ancak âlemde yaratılan hayırlar asıl, şerler ise
fer'îdir. Hayırlar küllî, şerler cüz'îd�r. Şerrin
yaratılması, "her şey zıddıyla b�l�n�r" kaidesiyle,

hayrın hakikatı ve güzelliği ortaya çıkması
içindir. Meselâ hastalık olmasa, sıhhatın nasıl
kıymetli bir nimet, büyük bir ganimet olduğu
bilinemezdi. Karanlık olmasa, ışığın değeri
anlaşılamazdı. Kötülük olmasa, iyiliğin fazîlet ve
üstünlüğü idrâk edilemezdi. Alemde hayrın
yanında cüz'î kalan şerler hiç yaratılmasa idi,
hayrın mâhiyeti ve güzelliği tam görülemediği
gibi; hayrın nevîleri, dereceleri, çeşitleri de
anlaşılamazdı. Böylelikle cüz'î bir şerrin
yaratılmaması neticesinde pek çok hayırlar
vücuda gelemezdi, dolayısıyla büyük bir şer ve
zarar ortaya çıkardı. Ayrıca şer ve hayır telâkkisi,
çoğu zaman insanın anlayışına ve bakış açısına
göre de değişmektedir. İnsan bâzı şeyleri kendisi
için şer ve çirkin bulurken, aslında o şey onun
hakkında tamamiyle hayırdır.
Fakat insan hodgâm (bencil) ve zâhir-perest
olduğu için, ilk bakışta kendi menfaatine aykırı
bulduğu her hâdiseye şer hükmünü
verebilmektedir. Bunu bir misalle açıklayalım:

Mühim bir iş için uçağa binecek bir adam,

bineceği uçağı kaçırsa, bu ona büyük bir şer
olarak gözükür. Çünkü menfaati zedelenmiş,
dünyevî bir işi aksamıştır. Ancak daha sonra
havada uçağın kaza yapıp düştüğünü farz
edelim. Bu durum karşısında da, aynı insan,

daha önce şer telâkki ettiği şey'in, aslında
kendisi için ne kadar hayırlı olduğunu
düşünmeye başlayacaktır.

Kaza ve Kadere Îman Ned�r? Şerler�n
Yaratılması Nasıl Olur?

Kader, Cenâb-ı Hakk'ın ezelden ebede kadar
olmuş ve olacak, iyi-kötü her şeyin oluş
zamanını, yerini ve her türlü özelliklerini
ezelden bilmesi, öylece takdir ve tesbit
etmesidir. Kazâ ise, zamanı gelince ezelî ilmine
ve takdîrine uygun olarak eşya ve olayları
yaratmasıdır. Bu tariften anlaşıldığına göre,

kader yüce Allah'ın ilim ve irâde sıfatının bir
tecellisi, kaza da tekvîn sıfatının eseridir. Allah
bütün kâinatı ve kâinat içinde bulunan canlı -

cansız bütün varlıkları bir programa göre
yaratmıştır. 
Allah kainatta meydana gelecek bütün
hâdiseleri bildiği gibi, Kâinatta görünen eşsiz
nizam ve hârika düzen, onu, Allah'ın bilerek
plânladığını, programladığını ve her şeyi o plân
ve programa göre, zamanı gelince yaratmakta
olduğunu gösterir. İşte Allah'ın kâinatı
yaratmadan evvel ezelde çizdiği bu programa
kader denir. Zamanı gelince bu programı
tatbika koyması da kazâ'dır.

- 1 5 -

K İ T A P  A Y R A C I



Kul iyiyi tercih ettiyse iyiyi yaratır, kötüyü tercih

ettiğinde de kötüyü... Bu durumda mes'ûliyet de,

seçim ve tercihi yapan insana ait olur. Özet
olarak deneb�l�r k�, kulun f��ller�nde şerr� ve
kötüyü yaratan Allah'tır; fakat onu �steyen,
kazanan, kesbeden �nsandır. Bu sebeble
mes'ul�yet de �nsana a�tt�r.

Allah Ezel de Olacak Her Şey'� B�lmekle, B�z�
O Şey'� Yapmaya Zorlamış Olmaz mı?
Hayır. Çünkü kulun bir şey'i yapacağını Allah'ın

bilmesinin, kulun fiili üzerinde zorlayıcı bir te'siri

yoktur. Bunu bir misalle izah edelim:

Astronomik incelemeler neticesi 1 sene sonra

ay'ın tutulacağını bildiğimizi farzedelim. Günü

gelince ay tutulsa, bu, ay'ın biz bildiğimiz için

tutulduğu mânasına gelebilir mi? Hayır. Çünkü

ay, biz bildiğimiz için değil, tutulma sebeblerinin

varlığından dolayı tutulmuştur. Biz o sebebleri

daha bir sene önceden ilmî incelemelerle

keşfederek ay'ın tutulacağı hususunda bilgi

sahibi olduk. Hiçbir zaman biz ay'ın tutulacağını

söylediğimiz için ay tutulmadı. Aynen bu misal

gibi, Allah da kulun irâdesini hayır veya şerden

hangi istikamette kullanarak nasıl bir davranış

yapmak istediğini önceden bilir, onu tesbit ve

takdîr eder. Zamanı gelince de kulun istediği

istikamette yaratır. Allah'ın bu bilmesi, kulun o

fiili işlemeyi isteyeceği içindir. Yoksa, Allah bildiği

için kulun o işi yapmayı istemesi ve işlemesi söz

konusu değildir.Şu halde, kulun irâdesini

kullanarak işlediği fiillerini Allah'ın ezelde bllip

takdîr etmesi, kulu mes'uliyetten kurtarmaz.

Çünkü, bu bilişte kulu bir zorlama, irâde ve

ihtiyarını ortadan kaldırma durumu kesinlikle

yoktur. 

Demek ki ilk bakışta insana şer gibi görünen
pek çok hâdise, netice itibariyle iyi ve hayırlı
olabilmektedir...
Erzurumlu İbrahim Hakkı Hazretleri bu hakikatı
ne güzel dile getirmiştir:

"Hak şerler� hayreyler
Zannetme k� gayreyler

Âr�f anı seyreyler
Mevlâ görel�m neyler

Neylerse güzel eyler..."

Şerrin Allah'ın ilmi ve iradesi dışında meydana

geldiğini ve Allah'ın şerleri yaratmadığını

söylemek; Allah'ın İlim, İrâde ve Kudret

sıfatlarının bir hududu ve sınırı olduğunu iddia

etmek demektir. Bu ise, ulûhiyetin şânına bir

noksanlık isnâdı olduğu gibi, kâinatın bir plân ve

programa göre yaratıldığı gerçeğine de zıddır.

Bunun içindir ki Hayır ve şerrin de Allah'tan

olduğu, Allah tarafından yaratıldığı hususu, Kaza

ve Kadere îmanın içinde yer almıştır.

İnsanın İşled�ğ� Hayrı da, Şerr� de Allah
Yarattığına Göre, İnsan Nasıl Yaptığı Şerden
Mes'ûl Tutulab�l�r? 
Allah Teâlâ bizim yapacağımız iyi-kötü bütün

hareketlerimizi, hayır ve şer bütün

davranışlarımızı bilir ve zamanı gelince de

yaratır. O'nun bu bilmesi ve yaratması, bizim

mes'ûliyetten kurtulmamızı gerektirmez. Zira

Allah, biz insanlara, iyi ile kötüyü, hayır ile şerri

birbirinden ayırdedip bunlardan birini tercih

etme irâde ve ihtiyarını, kabiliyet ve hürriyetini

de vermiştir. İnsandaki bu ihtiyar ve irâdeye,

"cüz'-� �ht�yar" veya "cüz'-� �râde" denir. İnsan

bu kabiliyetini kullanarak iyiyi veya kötüyü, hayrı

veya şerri seçebilir. Allah da onun bu tercihine

göre, fi'lini yaratır. Demek ki, Allah kulun iyi veya

kötü fiillerini, onu iyilik ve kötülük yapmaya

zorlayarak değil, bil'akis irâde ve ihtiyarını

kullanması sonucu yaptığı tercihe göre

yaratmaktadır.

- 1 6 -

K İ T A P  A Y R A C I



Tevbe 51: De k�: “B�z�m başımıza ancak,
Allah’ın b�z�m �ç�n yazdığı şeyler gel�r. O,
b�z�m yardımcımızdır. Öyleyse mü’m�nler,
yalnız Allah’a güvens�nler.”
Hud 6: "Yeryüzünde h�çb�r canlı yoktur k�,
rızkı Allah’a a�t olmasın. Her b�r�n�n
(dünyada) duracakları yer� de, (öldükten
sonra) emaneten konulacakları yer� de O
b�l�r. Bunların heps� açık b�r k�tapta (Levh-
� Mahfuz’da yazılı)dır. "
Ra'd 39: "Allah, d�led�ğ�n� s�ler, d�led�ğ�n�
de sab�t kılıp bırakır. Ana k�tap (Levh-�
Mahfuz) O’nun yanındadır."
H�cr 4: "Helâk ett�ğ�m�z her memleket�n
mutlaka b�l�nen b�r yazısı (bell� vakt�)
vardır."
Nahl 61: "Eğer Allah, �nsanları zulümler�
yüzünden hemen cezalandırsaydı,
yeryüzünde h�çb�r canlı bırakmazdı. Fakat
onları bel�rl� b�r süreye kadar erteler.
Eceller� geld�ğ� zaman �se ne b�r an ger�
kalab�l�rler, ne de öne geçeb�l�rler."
Neml 75: "Gökte ve yerde gâ�b (g�zl�)
h�çb�r şey yoktur k� apaçık b�r K�tap’ta
(Levh-� Mahfuz’da) olmasın."

Bu durumda insanın gerçekleşmeyen arzu, ideal

ve düşünceleri, onu mânen baskı altında tutar,

ruhunu ezer, kalb ve vicdanını sızlatır.

Ümidsizliğe düşürür. İşte kadere îman, bu

durumdaki bir insanın en büyük teselli kaynağı,

şevk ve gayret menba'ı, ümid ışığı, üzerindeki

ağırlıkları yükleyebileceği metin bir istinad

noktasıdır.Daha önce de belirttiğimiz gibi, kader,

insanı gurur ve kibirden kurtarır. Nefsin ve

benliğin insanı havalandırarak yoldan

çıkarmasına, bir nevi fir'avunlaştırmasına mâni

olur. Tevazu' ve mahviyet sâhibi kılar.

Kadere İman İle �lg�l� Ayetler:

ve daha b�r çok ayette kaderden
bahsed�lmekted�r.

Kaza ve Kader İnancının, âmentü İç�nde Yer
Almasının H�kmet� Ned�r?
Kaza ve Kadere îman, aslında imanın son
hududunu gösteren, hal ve vicdanla ilgili çok
ince bir mes'eledir. Mü'min kadere, hayır ve
şerrin Allah'tan olduğuna îman ile, her şey'i,
hatta nefsini ve fiillerini bile Cenâb-ı Hakk'a verir.
Bu durumda, mes'ul�yetten kaçmaması için
karşısına cüz'-� �ht�yârî çıkar. "İstek ve iradenle
yapıyorsun, o halde mes'ulsün" der. İnsan cüz'-i
ihtiyârîsine dayanıp yaptığı iyilik ve kemâlâtı
nefsine mâl edip mağrur olacakken, bu sefer de
karşısına kadere iman çıkar. "Haddini bil, yapan
sen değilsin. Yapan ve yaratan, takdîr ve irâde
eden Allah'tır" der.
Görüldüğü gibi, kader nefsi gururdan, kibirden
kurtarmak; cüz'-i ihtiyarî de mes'uliyet ve
mükellefiyetten kaçmasına fırsat vermemek için
îmanın esasları arasına dahil olmuşlardır. Bunun
aksi, yani, insanın mes'uliyetten kurtulmak için
kadere yapışması; yaptığı iyilik ve hasenelerle
gururlanması için de cüz'-i ihtiyarîye sarılması,
kadere îmanın sır ve hikmetine aykırıdır. 

Kaza ve Kadere İnancın İnsan Hayatı
Üzer�ndek� Te's�rler� Nelerd�r?

Kaza ve Kader inancı, insanda üm�ts�zl�ğ�n ve
keder�n en büyük �lâcıdır. İnsan, başına gelen
felâket ve musîbetlere, kadere olan inancı
sebebiyle, Allah'ın takdîri gözüyle bakıp kendini
teselli eder. Onun takdîrine rıza gösterir. Kudreti
sonsuz bir Rabbın murâkabesi altında olduğunu
hisseder. O belâ ve musibetin Allah'tan geldiğini
bildiğinden, kurtulmak için yalnızca O'na iltica
eder, O'na yalvarır. Gelen musibetin kendisi için
keffâret ve afv sebebi olduğunu düşünür, sabır
ve metanet gösterir.Bu sırdandır ki, "Kadere
îman eden, kederden emîn olur" denilmiştir.

Kadere îman, insan rûhunu dünya kadar ağır
yüklerden de kurtarır. Çünkü insan, bütün
kâinatla alâkadardır. Maksadları ve arzuları, ideal
ve hedefleri sonsuzdur. Kudret, irâde ve hürriyeti
ise, sınırlı ve mahduddur. Arzu ve maksadlarının,

düşünce ve fikirlerinin bâzan binde birini bile
gerçekleştirmeye gücü yetmez. 

- 1 7 -

K İ T A P  A Y R A C I



O bizim annemizdi. Bu ümmetin annesi... Sevgililer Sevgilisinin sevgili eşi. “Onun eşler�, onların
anneler�d�r.”[1]buyruğunun yücelttiği ilk kişi. O, Allah’ın Habîbi’nin dünyada en çok sevdiği üç şeyden
birinin asr-ı saadet aynasında yansıyan en mükemmel ifadesi.[2] Allah’ın dininde Cennet, bir kişinin
bile annesi olanların ayakları altına serilmişken bütün ümmetin anneliğine lâyık görülene bilmem ki
ne demeli! Sanırım Sevgili Efendimizin onu bu ümmetin kadınlarının en üstünü olarak nitelemesini
hatırlarsak onun Allah katındaki yüce makamını tahmin edebiliriz belki.

Güneş�n Sığındığı Gölge
Gençlik devresiyle Peygamberlik döneminin fırtınalı zamanlarında sevgili eşi Hz. Hatice (r.anhâ) Onun
için bir huzur limanı, saadet sığınağı oldu. Özellikle İslâmî tebliğin ilk zamanlarında Hz. Muhammed
aleyhisselâm’ın korku ve endişelerden kurtulmasında, dikenler ve tuzaklarla dolu davet yolunda
metanetle, sabırla yürümesinde Hz. Hatice (r.anhâ), Peygamberimizin en büyük destekçisiydi. İlk vahiy
geldiğinde Efendimiz aleyhisselâm korkuya kapılmış neye uğradığını bilememişti. Hira Mağarası’ndan
koşarak evine sığındığında şiddetli fırtınaya yakalanmış birisi gibi titriyor, üşüyor ve “Beni örtün!”

diyordu. Hiç üstelemeden Ona örtüler getiren Hz. Hatice (r.anhâ), yapıcı tavırları ve teselli eden
sözleriyle Sevgili eşinin gönlündeki fırtınaları dindirmiş, âdeta ılık bahar meltemleri estirmişti. O gün,

Rasûlullah (s.a.s) meydana gelen hâdiseyi ona haber vererek: “Kend�mden korktum.”dediğinde Hz.

Hatice (r.anhâ) Ona: “Öyle deme; Allah'a yem�n eder�m k�, Allah h�ç b�r vak�t sen� utandırmaz.
Çünkü sen akrabana bakarsın, �ş�n� gör mekten âc�z olanların ağırlığını yüklen�rs�n, fak�re ver�r,
k�msen�n kazandıramayacağını kazandırırsın, m�saf�r� ağırlarsın, hak yolunda meydana gelen
olaylarda halka yardım eders�n.” demiş; sonra da O’nu iyice yatışması için bilgin bir zât olan
amcaoğlu Varaka b. Nevfel’e götürmüştü.[3]Hz. Hatice binti Huveylid (r.anhâ) O’na iman etti.Allah’tan
getirdiği şeyleri tasdik etti. Görevinde O’nun yardımcısı oldu. O Allah’a ve Rasûlü’ne iman edip
Rasûl’ün Allah’tan getirdiği şeyleri doğrulayan ilk kimseydi. Allah, onunla Elçisi’nin işlerini
kolaylaştırıyordu. Peygamber Efendimiz (s.a.s) hayatı boyunca ondan inkâr ve yalanlama sözü ile
Kendisini üzecek türden hoşuna gitmeyecek hiçbir şey işitmedi. Bilakis Hatice, Efendimizin dışarıdaki
alay, hakaret ve işkence ortamından her eve gelişinde sebatını arttırmak, davet yükünü hafifletmek,

Onu tasdik etmek ve insanlara karşı vazifesini kolaylaştırmak için O’nu teselli edip destekliyor ve
böylece sıkıntısını gideriyordu.[4]Hz. Hatice (r.anhâ), İslâmî davetin en zorlu günlerinde Rasûlullah
aleyhisselâm ve henüz küçük bir çocuk olan Hz. Ali (r.a) ile birlikte Kâbe’de ibadet ediyor ve bu haliyle
müşriklere meydan okuyordu. Bu günlerde yeryüzünde onlardan başka Allah’a ibadet eden
bulunmuyordu. Hz. Hatice annemizi Kâbe’de ibadet ederken gören Hz. Abdullah b. Mes’ûd (r.a), onun
daha tesettürün emredilmediği o günlerde örtülere iyice sarınarak güzelliğini gizlemiş olduğunu
söylemiştir.[5] Bu durum onun tesettür konusunda basiretinin enginliğini gösterir. Ayrıca iffetini kale
gibi koruma konusunda Hz. Meryem[6] ile benzerliğinin de işareti sayılabilir. Hem zaten o, üstün iffeti
sebebiyle İslâmiyet’ten önce de “Tâhire: Tertemiz kadın” lakabıyla anılırdı.[7]

- 1 8 -

K İ T A P  A Y R A C I

Hz. Hat�ce (r.anha)

[1]AhzâbSûresi 6. Âyet.
[2] Sevgili Peygamberimiz (sas) bir Hadis-i şeriflerinde, “Dünyada bana kadınlar ve güzel koku sevdirildi. Namaz da gözümün nuru kılındı.” buyurarak bu üç şeye işaret etmiştir.(Nesâî,
işratü’n-nisâ 1) Elbette bunların en sevgilisi ve sürekli huzur kaynağı olanı namazdır.
[3]Buhârî, Bedyü’l-Vahy 1.
[4] İbn Hişâm, es-Siretü’n-Nebeviyye, (I-IV)  Beyrut, ty. I, 257.
[5]Zehebî, Siyer-i A’lâmi’n-Nübelâ, (I-XXV)  I, 463; Ahmed, I, 209 – 210.
[6] Bkz.:TahrimSûresi 12. Âyet.
[7] Yaşar Kandemir, “Hatice” DİA, XVI, 465.



Îman hem nurdur, hem kuvvett�r.
Evet, hak�kî îmanı elde eden adam,

kâ�nata meydan okuyab�l�r...
Sözler - RNK


